
Michael Städtler (Hg.)

Kritik und System



Grundlinien kritischen Denkens
Publikationen aus dem Peter Bulthaup Archiv Band 3

Herausgegeben 
für das Gesellschaftswissenschaftliche Institut Hannover 

von Michael Städtler und Maxi Berger



Michael Städtler (Hg.)

unter Mitarbeit von Michael Heidemann

Kritik und System

Erkenntnistheoretische Grundlagen 
kritischer Theorie



© 2020 zu Klampen Verlag · Röse 21 · 31832 Springe
www.zuklampen.de

Umschlaggestaltung: Groothuis. Gesellschaft der Ideen 
und Passionen mbH · Hamburg

Satz: Germano Wallmann · Gronau · www.geisterwort.de 
Druck: BoD – Books on Demand GmbH · Norderstedt

ISBN Printausgabe 978-3-86674-624-4
ISBN E-Book-PDF 978-3-86674-851-4

ISBN E-Book-EPUB 978-3-86674-852-1

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 

in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten 
sind im Internet über ‹http://dnb.dnb.de › abrufbar.

https://zuklampen.de/
http://www.geisterwort.de/
http://dnb.dnb.de


Inhalt

Michael Städtler
	 Kritik und System. 
	 Erkenntnistheoretische Grundlagen kritischer Theorie.
	 Zur Einleitung	 7

Michael Städtler
	 System und geschichtliche Praxis.
	 Metaphysik, Erkenntnistheorie und die Frage 
	 der Kritik	 23

Stefan Hagemann
	 Über den Begriff systematischer Erkenntnis 
	 bei Kant und Hegel	 42

Hans-Georg Bensch
	 »Die Anatomie des Menschen ist ein Schlüssel […]«.
	 Zur Vorgeschichte eines Marx-Gedankens bei Hegel	 58

Martin Hammer
	 Bulthaups immanente Kritik des Elends 
	 der Geisteswissenschaften	 68

Hans-Ernst Schiller
	 Wissenschaft als soziale Wirklichkeit 
	 und geistiges Prinzip.
	 Im Anschluss an Horkheimer	 88

Christine Zunke
	 Der Stachel des Subjekts
	 oder: Vom unbegriffenen Wissen 
	 zur begriffslosen Wissenschaft	 103

Peter Bulthaup
	 Erkenntnistheorie und Ideologiekritik	 122

Autorendaten	 130

Nachwort zur Reihe	 132





7

Michael Städtler, Hannover

Kritik und System

Erkenntnistheoretische Grundlagen kritischer Theorie

Zur Einleitung

Kritische Theorie hat es mit Gegenständen zu tun, die ihrem 
vernünftigen Begriff, ihrer Idee, nicht entsprechen und insofern 
als unvernünftige Realität zu bestimmen sind. Damit stellt sich 
zunächst die Frage, wie mit theoretischem Wahrheitsanspruch über 
real Unvernünftiges zu reden sei, wie solche kritische Erkenntnis 
sich erkenntnistheoretisch begründen lasse, denn ließe sie sich 
nicht begründen, könnte sie keine verbindliche Geltung beanspru-
chen und wäre keine Erkenntnis.1 Die philosophische Erkenntnis-
theorie, die sich seit Aristoteles explizit als Wissenschaftstheorie 
versteht, läuft konsequent auf den Begriff eines Systems des Wis-
sens hinaus, in dem wahre Urteile durch den widerspruchsfreien 
Zusammenhang mit allen anderen wahren Urteilen ihren wissen-
schaftlichen Geltungsanspruch legitimieren. Vermittelt über Marx 
knüpft die kritische Theorie an den avancierten Systembegriff 
Hegels an, den sie aber ambivalent als höchsten philosophischen 
Ausdruck einer unvermeidlichen Aporie philosophischen Denkens 
rezipiert: In ihm ist der philosophische Begriff so weit entwickelt, 
dass er sich gegen seine Aufgabe, etwas zu begreifen, das er nicht 
selbst ist und nicht selbst setzt, absolut verselbstständigt; er ist so 
nah am Gegenstand wie nie und rückt ihm durch das Einziehen 
der Differenz zugleich so fern wie nie. Das Individuum, um das 
es der kritischen Theorie zu tun ist, wird erstmals als systema-
tisches Moment in der Philosophie begriffen und dabei zugleich 
entwertet, denn als begriffenes systematisches Moment des All-
gemeinen verliert seine Einzelnheit an Eigenständigkeit. Dieser 

1   Vgl. Hans-Georg Bensch: Zum Problem der Wahrheit in der traditionell-
kritischen Theorie, Repositorium der Leibniz Universität Hannover, https://
bit.ly/3aMeNbr (aufgerufen am 11.8.2020), 6 f.

https://www.repo.uni-hannover.de/bitstream/handle/123456789/5410/WahrheitHorkhZfKT.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://www.repo.uni-hannover.de/bitstream/handle/123456789/5410/WahrheitHorkhZfKT.pdf?sequence=1&isAllowed=y


8

methodologische Befund ist zugleich adäquater Ausdruck der 
gesellschaftlichen Entwicklung der Moderne: Das freie Indivi-
duum entsteht historisch als Moment eines Allgemeinen, der bür-
gerlichen Gesellschaft, die es zugleich funktionalisiert. Hegels 
dialektisches System ist insofern adäquates Mittel der Erkenntnis 
moderner Gesellschaft und zugleich inadäquat, weil sie die Span-
nung zwischen Individuum und Allgemeinem bruchlos vermittelt. 
Deshalb ist es für kritische Theorie fundamental, das eigene Ver-
hältnis zum Systembegriff erkenntnistheoretisch, methodisch und 
sachlich zu reflektieren. 

Dies war das Ziel der 3. Tagung des Peter Bulthaup Archivs, 
die am 17. November 2018 vom Gesellschaftswissenschaftlichen 
Institut in Hannover veranstaltet wurde. Die Vorträge, die dort dis-
kutiert wurden, werden hiermit vorgelegt. 

Bereits Marx war sich dessen bewusst, dass eine wissenschaft-
lich begründete Kritik an der modernen Gesellschaft formale 
Veränderungen des wissenschaftlichen Denkens voraussetzt. 
Diese Gesellschaft weist Gesetzmäßigkeiten auf, durch die sie ein 
geschlossenes Ganzes wird, dem die in ihr agierenden Subjekte 
funktional zugeordnet sind. Insofern diesen Gesetzmäßigkeiten 
das Privateigentum an Produktionsmitteln und mit diesem die 
Ausbeutung der Arbeitskraft derer zugrunde liegt, die als Nicht
eigentümer auch nicht über die Zwecke der gesellschaftlichen 
Produktion bestimmen können, ist in der Gesellschaft systemisch 
Herrschaft inkorporiert. Dieser Sachverhalt ist im Rahmen der 
anthropologischen Kulturkritik und Sozialphilosophie der frühen 
Neuzeit nicht mehr hinreichend kritisierbar, weil zwar immer noch 
einzelne Subjekte handeln, aber nur mehr in Funktionszusammen-
hängen, die sich als institutionalisierte Willensäußerungen der 
Vergangenheit gegen die gegenwärtigen verselbstständigt haben. 

Insofern Gesellschaft als universaler Funktionszusammenhang 
individueller Elemente zu bestimmen ist, knüpft Marx an die 
dialektische Logik Hegels an, die den Zusammenhang von All
gemeinem, Besonderem und Einzelnem als reflexives System von 
Begriffen, Urteilen und Schlüssen darstellt und damit die Konse-
quenz aus Kants Forderung zieht, Wissenschaft nicht als Ansamm-
lung von Wissen, sondern als dessen systematische Ordnung aus 
begrifflichen Prinzipien zu begreifen. Mit der Möglichkeit, Gesell-
schaft als systematische Ordnung aus Prinzipien zu erklären, ist 
zugleich das Problem ihrer umfassenden Affirmation gegeben: 
Ihre Herrschaftsordnung erscheint als rational begründet, ihre 



9

Widersprüche als notwendige Motoren ihres fortschreitenden Ver-
laufs; die subjektiven moralischen Ansprüche ihrer individuellen 
Elemente erscheinen als Momente, die, weil sie nur in der Vermitt-
lung mit dem Allgemeinen bestehen können, nicht gegen dieses 
normativ erhoben werden können. Die Kontingenz und Geschicht-
lichkeit des Einzelnen ist im wissenschaftstheoretischen System 
der klassischen deutschen Philosophie nicht repräsentierbar;2 in 
ihr liegt aber die Bedingung der Möglichkeit der Kritik an der 
Gesellschaft: Sie ist Resultat geschichtlichen Handelns von Men-
schen und daher auch möglicher Gegenstand geschichtlicher Ver- 
änderung. 

Erkenntnistheoretisch geht es dann darum, am Systembegriff 
dialektischer Logik als Erkenntnisform festzuhalten, ihn aber 
negativ-dialektisch zu denken als Form von Momentverhältnissen, 
die nicht positiv aufgelöst werden können und darum nicht auf 
eine affirmative Darstellung zwangsvoller Zusammenhänge und 
Gesetzmäßigkeiten hinauslaufen.3 

Für Marx stellt sich diese Aufgabe konkret anhand der Absicht 
zur Kritik der politischen Ökonomie, die im Stil traditioneller wis-
senschaftlicher Methode das chaotische Ganze gesellschaftlicher 
Erscheinungen auf immer abstraktere Elemente reduzierte, die 
dann als überhistorische Prinzipien verstanden und zur Erklärung 
gesellschaftlichen Handelns herangezogen wurden. Zugleich hat 
man versucht, in Anknüpfung an die Geschichte der Ökonomie, 
einfache Gesellschaftsformen als Elementarbestimmungen der 
entwickelten modernen Gesellschaft zu deren Erklärung heran
zuziehen. Im Gegensatz dazu beabsichtigt Marx, die Elementarfor-
men des gesellschaftlichen Reichtums in kapitalistischen Gesell-
schaften stets im Zusammenhang mit dem Ganzen zu betrachten, 
dessen Elemente sie sind: Die Ware ist Elementarform des gesell-
schaftlichen Reichtums in Gesellschaften mit kapitalistischer Pro-
duktionsweise; nur in dieser Perspektive kann und muss die Ware 
von Anfang an als Einheit von Gebrauchswert und Tauschwert, 
als Produkt einer Arbeit mit Doppelcharakter – konkret-nützlich 

2   Vgl. Tatjana Freytag: Totalität und subjektiver Faktor als Methode, in: 
Uwe H. Bittlingmayer/Alex Demirović/Tatjana Freytag (Hg.): Handbuch Kri-
tische Theorie Bd. 1, Wiesbaden 2019, 741–754.
3   Vgl. hierzu Daniela Holzer: Kritisches Denken mit negativer Dialektik, in: 
Uwe H. Bittlingmayer/Alex Demirović/Tatjana Freytag (Hg.): Handbuch Kri-
tische Theorie, Bd. 1, Wiesbaden 2019, 717–739.



10

und abstrakt-menschlich  –  dargestellt werden.4 Aus der dialek-
tischen Spannung des Warenbegriffs können alle weiteren Kapi-
talbestimmungen entwickelt werden, nicht weil das die ontologi-
sche Bestimmung der Waren wäre, sondern weil deren Begriff der 
vom Ende, vom erkannten systematischen Begriff des Ganzen her 
gedachte, in sich konkrete Prinzipienbegriff einer wissenschaft-
lichen Kritik kapitalistischer Produktionsweise ist. Und deshalb 
sind in diesem Begriff ebenso die systematischen gesellschaft-
lichen Widersprüche und Konflikte aufgehoben, die im Folgen-
den in der Entwicklung der Kapitalbestimmungen aufbrechen, 
ohne von deren Systematik wieder bruchlos vermittelt werden zu 
können.

Marx hat diese methodische Wendung mit der Metapher der 
»Anatomie des Menschen […] [als] Schlüssel zur Anatomie 
des Affen«5 (vgl. hierzu den Beitrag von Hans-Georg Bensch) 
bezeichnet und wie folgt erläutert: »Es wäre also untubar und 
falsch, die ökonomischen Kategorien in der Folge aufeinander fol-
gen zu lassen, in der sie historisch die bestimmenden waren. Viel-
mehr ist ihre Reihenfolge bestimmt durch die Beziehung, die sie 
in der modernen bürgerlichen Gesellschaft aufeinander haben und 
die gerade das umgekehrte von dem ist, was als ihre naturgemäße 
erscheint oder der Reihe der historischen Entwicklung entspricht. 
Es handelt sich nicht um das Verhältnis, das die ökonomischen 
Verhältnisse in der Aufeinanderfolge verschiedener Gesellschafts-
formen historisch einnehmen. Noch weniger um ihre Reihenfolge 
›in der Idee‹ (Proudhon), (einer verschwimmelten Vorstellung der 
historischen Bewegung). Sondern um ihre Gliederung innerhalb 
der modernen bürgerlichen Gesellschaft.«6

Damit wendet Marx sich gleichzeitig gegen die reine idea-
listische Spekulation und gegen den kruden Empirismus: Die 
Begriffe der Kapitalkritik sind theoretische Begriffe im emphati-
schen Sinn: Der Wert einer Ware ist empirisch nicht wahrnehm-
bar. Aber sein Begriff ist ebenso wenig bloß spekulatives Prinzip; 
er ist erschlossen als Prinzip der Gesetzmäßigkeit der regel
mäßigen Warenbewegungen, die in der Erfahrung gegeben sind. 
Mit diesem Theorieverständnis, mit dem Marx über die sozial-, 

4   Vgl. Karl Marx: Das Kapital  –  Kritik der politischen Ökonomie Bd. 1, 
MEW 23, Berlin 1987, 49 ff.
5   Karl Marx: Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, 
26.
6   Marx: Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, 28.



11

religions- und erkenntniskritischen Impulse der Frühsozialisten 
und Junghegelianer systematisch hinaus will, steht er zugleich 
durchaus in der Tradition philosophischer Erkenntnistheorie: Sein 
Begriff der Differenz des begrifflich zu fassenden Wesens eines 
Sachverhalts zu dessen abweichenden Erscheinungen schließt an 
die Begriffe von Wahrheit und Schein in der platonischen Tra-
dition, von Wesen und Akzidenz in der aristotelischen Tradition 
und an deren Weiterentwicklung zur Dialektik von Schein und 
Wesen, Wesentlichem und Unwesentlichem bei Hegel an. Ebenso 
finden sich Überlegungen zum Theorie-Praxis-Verhältnis, die an 
Francis Bacon anschließen, oder zum Erfahrungsgehalt von Wis-
senschaft, die zumindest implizit an Kant erinnern. Was bei Marx 
das systematisch Neue ausmacht, ist jedoch die Absicht, im Rah-
men der exakten wissenschaftlichen Erkenntnis der gesellschaft-
lichen Erfahrung zugleich die Kritik an dieser Gesellschaft durch-
zuführen. Ein Schlüssel dazu ist die Einsicht in die Historizität 
des Gegenstandes, die auch durch dessen allgemeine theoretische 
Formulierung nicht aufgehoben wird. Zwar ist jegliche Erfah-
rung historisch, aber im traditionellen Wissenschaftsverständnis 
wird ihre Erkenntnis nicht bloß in überzeitlich gültigen Sätzen 
formuliert, sondern sie isoliert damit dasjenige am Gegenstand, 
das auch sachlich über dessen geschichtliche Kontingenz erhaben 
ist. Bei der Kapitalkritik geht es nun darum, den Gegenstand in 
seiner Geschichtlichkeit als allgemeinen darzustellen. Mit dieser 
Absicht lässt sich noch an Hegel anknüpfen, der alle Begriffe in 
einem prozessualen System miteinander in Verbindung bringt, 
das er selbst als Resultat und Ausdruck der Geschichte des 
Geistes begreift. Hegel trägt damit der Einsicht Rechnung, dass 
Begriffe nicht bloß isolierte Namen von logischen Sachverhal-
ten sind, sondern dass sie Beziehungen repräsentieren müssen, 
die zwischen den Sachverhalten selbst bestehen und, da diese nur 
in Beziehung aufeinander zu begreifen sind, auch in die innere 
Bestimmung der Sachverhalte  –  und Begriffe  –  hinein wirken, 
so dass jeder vermeintlich fixe Sachverhalt oder Begriff sich als 
Moment von Relationen erweist, die als systematischer geistiger 
Zusammenhang der Totalität von Subjektivität und Objektivität 
zu denken seien. Dieser Zusammenhang gilt wiederum als Resul-
tat der Geschichte durchaus materieller Vermittlung von Subjek-
tivität und Objektivität. Damit setzt Hegel einerseits den Schluss-
stein in die Erörterung der erkenntnistheoretischen Grundfrage 
nach der Möglichkeit der Adäquation von Subjekt und Objekt, 



12

andererseits historisiert er damit den bis dahin als starr begrif-
fenen Wahrheitsbegriff der adaequatio rei et intellectus (vgl. zu 
Hegels absoluter Idee als Methode den Beitrag von Stefan Hage-
mann). Für Marx geht es nun darüber hinaus darum, in adäquater 
begrifflicher Erkenntnis darzustellen, dass die sachliche Relation 
von Subjekt und Objekt inadäquat sei, dass die historisch erzeugte 
Realität dem rationalen Anspruch nicht genügt, dass die Welt, 
die von den Subjekten objektiv erzeugt worden ist, unvernünftig 
und ihnen deshalb in Wahrheit unangemessen sei (zur Bedeutung 
geschichtlicher Praxis für den systematischen Erkenntnisbegriff 
vgl. den Beitrag von Michael Städtler). 

Dafür ist eine Dialektik erforderlich, die im Unterschied zur 
idealistisch auf ein geschlossenes System hinauslaufenden in der 
Lage ist, Brüche im System herauszuarbeiten, und zwar solche, 
die nicht in sich selbst die Dynamik ihrer eigenen Vermittlung 
tragen, sondern Stachel im System bleiben. Eine solche Dialek-
tik kann materialistisch genannt werden, insofern sie die Brüche 
zunächst dort verortet, wo die Konstruktion des Systems auf Zitate 
von Erfahrungsmaterial angewiesen ist, die sich zwar als Desi-
derat erschließen, aber nicht ihrem Inhalt nach aus der System
logik ableiten lassen. In der kapitalistischen Gesellschaft ist dies 
z. B. die Angewiesenheit des Verwertungsprozesses auf lebendige 
Arbeit. Die Arbeitskraft ist zwar selbst eine Kapitalbestimmung, ja 
in ihrem Äquivalent v sogar eine Erscheinungsform von Kapital, 
aber sie hat eine Existenzbedingung, die nicht aus dem Kapital 
abgeleitet werden kann: die stets erneut notwendige Unterwerfung 
von Menschen unter den Kapitalzweck, der deren willentliche 
Entscheidung, sich zu unterwerfen, korrespondiert.7 

Diese Entscheidung wird vom ideologischen Bewusstsein, von 
Marx noch Fetisch genannt, überformt, das das gesellschaftlich 
ihm auferlegte Zwangsverhalten als natürlichen Sachverhalt miss-
versteht. Deshalb gehört auch der Ideologiebegriff zum erkennt-
nistheoretischen Kern der kritischen Theorie. In der Negativen 
Dialektik gelangt Adorno erst zu den ›Begriffen und Kategorien‹ 
der negativen Dialektik selbst, nachdem er unter dem Titel Ver-
hältnis zur Ontologie anhand einer Kritik vor allem Heideggers 
die ontologisierende, verdinglichende Tendenz im Denken des 
20. Jahrhunderts herausgearbeitet hat, die er für den affirmativen 

7   Vgl. Peter Bulthaup: Idealistische und materialistische Dialektik, in: Ders.: 
Das Gesetz der Befreiung, Lüneburg 1998, 129–146.



13

Zustand des Geistes maßgeblich verantwortlich macht.8 Der posi-
tivistische Grundzug dieser und anderer Strömungen der Gegen-
wartsphilosophie ist das Verlangen nach Unmittelbarkeit,9 das 
sich vielfältig artikulierende Unvermögen des Denkens, zu sei-
nem Gegenstand in kritische Distanz zu gehen und zuzulassen, 
dass diese Distanz sich nicht in einem einfachen Resultat auf
heben lässt. Im Gegenteil betont Adorno, dass jedes Resultat, weil 
es Resultat einer Denkbewegung ist, die von der Differenz zum 
Objekt ausging, diese Differenz als Negativität bewahren muss, 
wenn sie wahr sein soll. Die Unmittelbarkeit der Identifikation 
von Subjekt und Objekt in einem positivistischen Wahrheitsbe-
griff ist selbst diesem zufolge eine Unwahrheit, denn sie unter-
schlägt, dass das Objekt anderes und mehr ist als sein Begriff.10 
Nicht zufällig haben viele der neueren philosophischen Strö-
mungen sich postmodern skeptizistisch vom Begriff der Wahr-
heit gelöst, ihn analytisch formell verkürzt oder pragmatistisch 
modelliert. Sie alle vereint ein positivistisches Bedürfnis nach 
Unmittelbarkeit in der Beschreibung einer Wirklichkeit, die vor-
gestellt wird als entweder begriffslos-diffus oder rein sprachlich 
bzw. durch (Sprach-)Handlungen konstituiert.

Im Gegensatz zu diesen Strömungen hat die kritische Theo-
rie, vor allem in der Form negativer Dialektik, an dem modernen 
erkenntnistheoretischen Begriff von Erkenntnis als Vermittlung 
gegen jede vermeintliche Unmittelbarkeit ebenso festgehalten wie 
am Begriff der Wahrheit als Angleichung von Denken und Gegen-
stand gegen jede gegenstandslose Destruktion von Wahrheit. Nun 
wird aber dieser Gegenstand gedacht als einer, der durch begriff-
liche Vermittlung zwar erkannt werden kann, der aber gleichwohl 
verkannt wird, wenn er auf diese begriffliche Vermittlung reduziert 
wird. Eine reflektierte, selbstbewusste Theorie formuliert noch 
ihre bestimmtesten Einsichten nicht als Deduktionen aus schein-
bar unmittelbar vorausgesetzten Definitionen und Axiomen (deren 
Setzung tatsächlich ihrerseits das zu Deduzierende voraussetzte11), 

8   Vgl. Theodor W. Adorno: Negative Dialektik, Gesammelte Schriften, Bd. 6, 
Frankfurt am Main 1976.
9   Vgl. zu diesem Sachverhalt Andreas Arndt: Unmittelbarkeit, Berlin 2013.
10   An dieser Stelle wird negative Dialektik materialistisch. Vgl. Michael 
Städtler: Negative Dialektik und Materialismus, in: Giornale di Metafisica 1 
(2015), 92–105.
11   Vgl. G. W. F. Hegel: Wissenschaft der Logik. Zweiter Band. Die Lehre 
vom Wesen, Gesammelte Werke Bd. 11, Hamburg 1978, 250 ff.




