
Herbert Marcuse
Nachgelassene Schriften

Marcus6 Umbr_Marcuse  28.09.09  09:17  Seite 1



Marcus6 Umbr_Marcuse  28.09.09  09:17  Seite 2



zu
K

la
m

p
e
n

!

Herbert Marcuse
Nachgelassene Schriften

Band 6:
Ökologie 
und Gesellschaftskritik
Herausgegeben und mit einem Vorwort 
von Peter-Erwin Jansen

Einleitung von Iring Fetscher

Aus dem Amerikanischen 
und Französischen
von Thomas Laugstien

Marcus6 Umbr_Marcuse  28.09.09  09:17  Seite 3



© 2009 zu Klampen Verlag · Röse 21 · D-31832 Springe

e-mail: info@zuklampen.de · www.zuklampen.de

Satz: thielenVERLAGSBÜRO, Hannover

Druck: CPI - Clausen & Bosse, Leck

Umschlag: Groothuis, Lohfert, Consorten; Hamburg

© Titelfoto: Isolde Ohlbaum

ISBN 978-3-924245-87-0

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische 
Daten sind im Internet über ‹http://dnb.ddb.de› abrufbar.

Die Nachgelassenen Schriften von Herbert Marcuse 

werden mit freundlicher Genehmigung von Peter Marcuse,

dem Nachlaßverwalter, veröffentlicht.

Marcus6 Umbr_Marcuse  28.09.09  09:17  Seite 4



Vorwort von Peter-Erwin Jansen 7

Einleitung. Rückblick und Ausblick 

eines kreativen kritischen Theoretikers

von Iring Fetscher 14

Abbildungen 34

Philosophie des Scheiterns

Karl Jaspers’ Werk (1933) 39

Gedanken zu einer »negativen Metaphysik« 50

Thesen über wissenschaftliche Philosophie 54

Deutsche Philosophie zwischen 1871 

und 1933 58

Zur Autoritätslehre bei Luther, Calvin 

und Hobbes 75

Wissenschaft und Phänomenologie 104

Sozialistischer Humanismus? 118

Die Verantwortung der Wissenschaft 130

Inhalt

Marcus6 Umbr_Marcuse  28.09.09  09:17  Seite 5



Zur Aktualität der Dialektik bei Hegel 

und Marx 137

Kinder des Prometheus

Thesen zu Technik und Gesellschaft 157

Ökologie und Gesellschaftskritik 165

Marcus6 Umbr_Marcuse  28.09.09  09:17  Seite 6



Vorwort

7

Herbert Marcuse war im Jahre 1919, kurz nach dem Ende des ersten Weltkriegs,
in Berlin in einem Soldatenrat politisch aktiv. Schon bald aber entschloss sich
der Einundzwanzigjährige, an der Humboldt Universität das Studium der Litera-
turwissenschaften aufzunehmen. Nach den ersten vier Semestern in Berlin setz-
te er in Freiburg sein Studium fort und belegte zusätzlich Seminare in Philoso-
phie und Politischer Ökonomie, hörte Vorlesungen bei Edmund Husserl (1859–
1938) und dem Theologen und Kulturphilosophen Ernst Troeltsch (1865–1923).
Er beendete sein Studium 1922 mit seiner Dissertation Der deutsche Künstler-
roman.1

Marcuse kehrte anschließend nach Berlin zurück, wo er und seine künftige
Frau Sophie Wertheim (1901–1951) – sie hatten sich während des Studiums in
Freiburg kennen gelernt – eine kleine Wohnung in Charlottenburg mieteten. Sie
heirateten 1924. Drei Jahre später wurde Sohn Peter geboren. In Berlin verhalf
Vater Carl Marcuse (1864–1948), ein wohlhabender Kaufmann, seinem Sohn
zu einer Teilhaberschaft an dem kleinen Verlagshaus und Antiquariat von S. Mar-
tin Fraenkel. Dort arbeitete Marcuse bis zum Jahre 1928, als er erneut nach Frei-
burg ging. 

Auf die Frage, warum er nach Freiburg zurückgekehrt sei, antwortete er in
einem Interview: »Ich las Sein und Zeit als es 1927 erschien. Nachdem ich es
gelesen hatte, beschloss ich nach Freiburg zurückzukehren – wo ich 1922 mei-
nen Doktor in Philosophie erworben habe – in der Absicht, mit Heidegger zu
arbeiten.«2

Die große Zahl der Veröffentlichungen Marcuses zwischen 1928 und 1933
in verschiedenen philosophischen Fachzeitschriften3 zeigen, dass Marcuse ein
klassisches Philosophiestudium absolvierte. Er schrieb über Dilthey, Freyer,
 Descartes, Kant, Dewey, Marx, Hegel, Lukács, Heidegger4. Alfred Schmidt hat als
einer der Ersten darauf hingewiesen, dass Marcuse in diesen Jahren aus einer
philosophischen Perspektive heraus damit beginnt, »sich die Marxsche Lehre im

Marcus6 Umbr_Marcuse  28.09.09  09:17  Seite 7



8

Horizont von Heideggers Sein und Zeit« anzueignen und Marcuses originären
philosophischen Überlegungen zu wenig Anerkennung zuteil wurde. 

Für Marcuse war einer der entscheidenden Kritikpunkte an Heideggers
abstrakter ontologischer Seins-Analyse, dass aus dieser »schwermütigen Philo-
sophie« (Horkheimer) keinerlei konkrete Konsequenzen für die aktuelle gesell-
schaftliche Situation abzuleiten seien. Nach Marcuse beanspruchen Heideggers
Begriffe der Geworfenheit und des Nicht-Authentischen, unhinterfragbare Uni-
versalien zu sein, und proklamieren für jede historische Situation einen nicht wei-
ter zu begründenden Gültigkeitsanspruch. Damit würden, so Marcuses Interpre-
tation, spezifische Probleme menschlicher Existenz und gesellschaftlicher Ver-
änderungen ausgeschlossen, die aber in der Phase nach dem Ersten Weltkrieg
alle sozialen und individuellen Bereiche massiv beeinflussten.

Marcuse war der Überzeugung, dass eine Synthese von Heideggers phä-
nomenologischem Existentialismus mit der Marx-Hegelschen Dialektik und dem
historischen Materialismus zu einer »konkreten Philosophie« führen könne, die
in der Lage sei, die gesellschaftlichen Konflikte und die soziale Existenz des
Menschen zu erklären. Es ist der Beginn einer produktiven Debatte, die dann
unter dem Titel Existentialistische Marx-Interpretation5 bis in die 1960er und
1970er Jahre hinein Diskussionen in Frankreich, besonders bei Jean Paul Sar-
tre und bei den jugoslawischen Praxis-Philosophen, beeinflussen sollte. 

Den Philosophen Marcuse schätzten Horkheimer, Löwenthal und Fromm,
der sich nach dem Zerwürfnis mit Horkheimer und besonders Adorno in den
sechziger und siebziger Jahren weiter theoretisch mit Marcuse auseinandersetz-
te. Fromm und Marcuse kannten sich bereits aus Genfer Zeiten. Ihre unterschied-
lichen Deutungen der Freudschen Triebtheorie führten nach dem Erscheinen von
Triebstruktur und Gesellschaft6 zu öffentlichen, scharfen Kontroversen. Die Kon-
takte rissen dennoch nicht ab und sie begegneten einander mit Respekt. Rainer
Funk, der das Erich-Fromm-Archiv leitet, veröffentlichte einige Interpretationen
zu dem äußerst komplizierten Verhältnis zwischen dem Institutskreis und Fromm.
»Herbert Marcuse war der einzige Institutskollege, mit dem sich Erich Fromm
nach der Trennung vom Institut für Sozialforschung noch (kontrovers) auseinan-
dersetzte.«7

Mit dem Eintritt in das Institut für Sozialforschung Ende Januar 1933 orien-
tierte Marcuse seine philosophischen Überlegungen an den Forschungsaufga-
ben der Kritischen Theorie, wie sie von Max Horkheimer, der 1931 das Amt des
Institutsdirektors übernommen hatte, in seiner programmatischen Veröffentli-
chung Die gegenwärtige Lage der Sozialphilosophie und die Aufgabe eines Insti-
tuts für Sozialforschung8 (1931) umrissen worden waren. Horkheimer gesteht
der »schwermütigen Philosophie« Heideggers allenfalls die Befriedigung einer

Marcus6 Umbr_Marcuse  28.09.09  09:17  Seite 8



9

»Sehnsucht nach einer neuen Sinngebung« zu und kommt mit seinen Überle-
gungen zum Aufgabenfeld der Sozialphilosophie sehr nahe an die Themen, die
auch Marcuse zu dieser Zeit beschäftigten. Es gehe, so Horkheimer, »um die
Frage nach dem Zusammenhang zwischen dem wirtschaftlichen Leben der
Gesellschaft, der psychischen Entwicklung der Individuen und den Veränderun-
gen auf den Kulturgebieten im engeren Sinne.«9 Wenige Jahre später wurde
Marcuse damit beauftragt, einen programmatischen Aufsatz zu verfassen, der
neben Horkheimers Traditionelle und kritische Theorie10 (1937) die wissen-
schaftlichen Arbeitsbereiche des Instituts präzisierte. In Philosophie und kritische
Theorie (1937) schreibt Marcuse: »Die Auseinandersetzung der kritischen Theo-
rie mit der Philosophie ist an dem Wahrheitsgehalt der philosophischen Begrif-
fe und Probleme interessiert: sie setzt voraus, dass die Wahrheit wirklich in ihnen
enthalten ist.«11 Die Kritik der Kritischen Theorie an den »Kategorien der bürger-
lichen Philosophie«, könne aber, so Marcuse, auf die Substanz der Begriffe wie
Vernunft, Wahrheit, Geist, Bewusstsein, Moralität und Freiheit nicht verzichten.
Aufgabe der Kritischen Theorie wird es also sein, diese auf die konkreten Mög-
lichkeiten einer gesellschaftlichen Veränderung im Sinne freiheitlich agierender
Individuen hin zu entwickeln. »Was ist der Mensch?« fragt Kant, und Marcuse
antwortet, damit sei nicht die »Beschreibung des je vorhandenen Menschenwe-
sens« gemeint, sondern »der Aufweis der je vorhandenen menschlichen Mög-
lichkeiten«12 und die Kritik an den jeweiligen gesellschaftlichen Blockaden. 

Die enge Anlehnung Marcuses an die Forschungsvorhaben des Instituts
und die kooperative Zusammenarbeit mit den Institutsmitarbeitern aus den
unterschiedlichen wissenschaftlichen Disziplinen gewann in den ersten Jahren
im New Yorker Exil neue Konturen. An der Columbia Universität fanden die Emi-
granten zwischen 1934 und 1941 eine neue Wirkungsstätte. Neben der Fertig-
stellung der Studien über Autorität und Familie (1936), den ersten konzeptionel-
len Entwürfen zur Untersuchung über den Autoritären Charakter. Studien über
Autorität und Vorurteil (1949/50) führten die Wissenschaftler des Instituts an der
New Yorker Universität Vorlesungsreihen zu Autoritätsproblemen, zu autoritären
Staatsideen, zur gesellschaftspolitischen Entwicklung in Europa und zur Entste-
hung des nationalsozialistischen Systems durch. Marcuse war es, der in diesen
Vorlesungsreihen den ideengeschichtlichen Teil übernahm und über die wich-
tigsten philosophischen Theorien und Konflikte zwischen Individuum und staat-
licher Herrschaft seit der Reformation referierte. Eine dieser Vorlesungen von
Marcuse ist in diesem abschließenden Band der nachgelassenen Schriften erst-
mals veröffentlicht.13

Immer wieder kehrte Marcuse in kritischer Absicht zur Philosophie Hegels
und besonders zu Hegels Dialektik zurück. In Reason and Revolution (1941)

Marcus6 Umbr_Marcuse  28.09.09  09:17  Seite 9



10

unternimmt er den Versuch, einer Vereinnahmung der Philosophie Hegels durch
konservative und rechte Ideologieproduzenten entgegenzuwirken. »In unserer
Zeit verlangt die Entstehung des Faschismus gebieterisch nach einer neuen
Interpretation der Hegelschen Philosophie. Wir hoffen, dass die hier gebotene
Analyse nachweisen wird, dass Hegels Grundbegriffe denjenigen Tendenzen
feindselig gegenüberstehen, die zu faschistischer Theorie und Praxis geführt
haben.«14 Ihn interessieren die bewusstseinsphilosophischen Implikationen, ver-
mittelt durch den Begriff der Arbeit, wie sie Hegel im Kapitel über Herr und Knecht
in der Phänomenologie des Geistes (1806) exemplifiziert hat. Auch gegen die
mechanistischen Simplifizierungen orthodox marxistisch-leninistischer Seite, die
Hegels Philosophie als schnödes idealistisches Beiwerk abqualifizierten, bezieht
Marcuse Stellung. Angeregt durch die gesellschaftlichen Reformversuche in den
kommunistischen Staaten, die seit der ungarischen Revolution von 1956 in unre-
gelmäßigen Zyklen wiederkehrten, durch die philosophischen Debatten inner-
halb der Praxis-Gruppe im ehemaligen Jugoslawien und den Austausch mit Dis-
sidenten aus der ehemaligen Tschechoslowakei setzt sich Marcuse in den
1960er Jahren erneut mit dem Dialektikkonzept Hegels und den Verzerrungen
der Marxistischen Theorie tiefgründig auseinander. Gerade Vernunft und Revo-
lution wurde in diesen Jahren in osteuropäischen Ländern sehr viel Beachtung
geschenkt. »Erlauben Sie mir noch zu bemerken, dass Ihr Buch Reason and
Revolution in Prag fleißig studiert wird,«15 schreibt beispielsweise der marxisti-
sche Philosoph Karel Kosik 1963 an Herbert Marcuse. 

Als Herbert Marcuse im Sommer 1979 zu den Frankfurter Römerbergge-
sprächen eingeladen wurde, und seine Thesen zu Technik und Gesellschaft
referierte, diskutiert er ein weiteres Motiv seiner kritischen Philosophie unter dem
Aspekt aktueller Krisenerfahrungen. Es war sein letzter öffentlicher Auftritt vor sei-
nem Tod am 29. Juli 1979 in Starnberg. 

Die kritische Analyse des dialektischen Spannungsverhältnisses zwischen
technologischem und gesellschaftlichem Fortschritt, der Herrschaft des Men-
schen über die Natur und eine irrationale Verwendung technischer Rationalität
zieht sich wie ein roter Faden durch die Schriften des Autors. Während des Natio-
nalsozialismus stellt sich Marcuse immer wieder die Frage, inwieweit die tech-
nische Rationalisierung alle Lebensbereiche erfasst hat, selbst das moralische
Bewusstsein in Technologie transformiert wurde.16 In Einige gesellschaftliche
Folgen moderner Technologie17 weist er auf die Gefahren und Potentialitäten
technologischer Entwicklung hin. »Die Technik selbst kann Autoritarismus för-
dern wie Freiheit, den Mangel so gut wie den Überfluss, die Ausweitung von
Schwerstarbeit wie deren Abschaffung. Der Nationalsozialismus ist ein schlagen-
des Beispiel dafür, wie ein hochrationalisiertes und durchmechanisiertes Wirt-

Marcus6 Umbr_Marcuse  28.09.09  09:17  Seite 10



11

schaftssystem von höchster Produktivität im Interesse von totalitärer Unterdrük-
kung und verlängertem Mangel funktionieren kann. In der Tat ist das Dritte Reich
eine Art Technokratie.«18 Diese Rationalität, diese »instrumentelle Vernunft«
(Max Horkheimer), hat den aufklärerischen Charakter der Vernunftphilosophie im
Sinne emanzipatorischer Freiheit eingebüßt. Sie »begründet Urteilsformen und
begünstigt Einstellungen, die die Menschen befähigen, das Diktat des Apparats
zu akzeptieren oder zu verinnerlichen.«19

Es sind gerade diese engen Bezüge zu originär philosophischen Themen,
die während der Studentenbewegung annähernd in Vergessenheit geraten sind.
Es wäre eine dankenswerte Aufgabe, die Arbeiten Marcuses, die in diesen Jah-
ren verfasst wurden, von ihrem zeitbezogenen Überschuss zu befreien und sie
auf ihren philosophischen Kern hin neu zu überprüfen.20

Der nun vorliegende sechste Band der nachgelassenen Schriften schließt die
thematische strukturierte Edition der Dokumente, Materialien und Aufsätze aus
dem Marcuse-Archiv ab. Der Herausgeber beabsichtigt, in unregelmäßigen
Abständen solche Materialien weiter zu publizieren, die im Editionskonzept nicht
berücksichtigt wurden. 

Für die zahlreichen wichtigen Hinweise und für die intensiv geführten Diskussio-
nen möchte ich mich bei Douglas Kellner und Charles Reitz bedanken. Dank gilt
auch Peter Marcuse und Harold Marcuse. Ohne ihre vielfältige Unterstützung und
das entgegengebrachte Vertrauen über Jahre hinweg hätte dieses Projekt nicht
realisiert werden können. Iring Fetscher ist zu danken für die kenntnisreiche Ein-
leitung, Rainer Funk für die wichtigen Hinweise zu Marcuse und Fromm. Sie hal-
fen mir, diese konfliktreiche Beziehung besser zu verstehen. Das Fromm-Archiv
stellte freundlicherweise die Aufnahme mit Marcuse und Fromm zur Verfügung.
Die Recherchearbeiten von Martina Vargova für diesen Band waren mir eine gro-
ße Hilfe. Mit dem zu Klampen Verlag stand mir ein verständnisvoller und unter-
stützender Partner beiseite. 

Meine Frau Maria Friesenhahn und meine Tochter Lea Melissa Jansen hat-
ten über Jahre hinweg in Herbert Marcuse einen konkurrierenden Zeit-Dieb. Sie
ertrugen es rücksichtsvoll, wohl wissend, dass Herbert Marcuse zwar gelegent-
lich eine Havanna-Zigarre rauchte, aber nicht zu den grauen Herren gehörte, die
den Menschen ihre Lebenszeit als sinnlose Verschwendung vorgaukeln. 

Peter-Erwin Jansen
Frankfurt im Juli 2009

Marcus6 Umbr_Marcuse  28.09.09  09:17  Seite 11



12

Nachweise und Anmerkungen

1 Wieder veröffentlicht in: Herbert Marcuse, Der deutsche Künstlerroman. Frühe Auf -

sätze, Schriften, Bd.1, Springe 2004. 

2 Frederick Olafson, Herbert Marcuse, Irrtum oder Verrat an der Philosophie? Fragen an

Herbert Marcuse zu Martin Heidegger, in: Befreiung denken – ein politischer Impe -

rativ, Peter-Erwin Jansen (Hg.), Offenbach 1990, S. 123.

3 So in den Zeitschriften: Die Gesellschaft. Philosophische Hefte und Archiv für Sozial-

wissenschaft und Sozialpolitik.

4 Ein Teil dieser Arbeiten sind wieder veröffentlicht in: a.a.O. Schriften, Bd. 1.

5 Herbert Marcuse, Alfred Schmidt, Existentialistische Marx-Interpretation, Frankfurt a. M.

1973

6 Herbert Marcuse, Triebstruktur und Gesellschaft. Ein philosophischer Beitrag zu

 Sigmund Freud, Frankfurt a. M. 1955, wieder veröffentlicht in: ders. Schriften, Bd. 5,

Springe 2004

7 Rainer Funk, Erich Fromm, Liebe zum Leben. Eine Bild-Biographie, Stuttgart 1999,

S. 101

8 In: Max Horkheimer, Sozialphilosophische Studien. Aufsätze, Reden und Vorträge

1930–1972, Frankfurt a.M. 1981, S. 33–47. Horkheimer bezieht sich hier ebenfalls aus-

drücklich auf die Philosophie Hegels. Seine Interpretation kommt derjenigen Marcu-

ses aus diesen Jahren sehr nahe. 

9 Ebd., S. 43

10 Max Horkheimer, Traditionelle und Kritische Theorie. Vier Aufsätze, Frankfurt 1970,

S. 12–57

11 Schriften, Bd. 3. , S. 239. Erstveröffentlichung in: Zeitschrift für Sozialforschung, Bd. VI,

1937

12 Ebda., S. 238

13 Einen weiteren Vortrag, Staat und Individuum im Nationalsozialismus, hielt Marcuse

1941 bei einer anderen Vorlesungsreihe des Instituts. Er ist im fünften Band der nach-

gelassenen Schriften Feindanalysen. Über die Deutschen , Springe 2004, publiziert.

14 Herbert Marcuse, Vernunft und Revolution, Neuwied 1962. Wieder veröffentlicht in:

ders. Schriften, Bd. 4, Springe 2004, S. 11.

15 Kosik an Marcuse, unveröffentlichter Brief vom 6. März 1963, Marcuse-Archiv, Frank-

furt a.M. Dort heißt es weiter: »Ist hier das Jahr 1933 und Heideggers Kollaboration mit

den Nazis, d.h. die politischen Gründe, oder aber ihre wissenschaftliche Entwicklung,

welche Ihr Interesse von Heidegger zu Hegel hinüberführte, die tiefste Ursache des-

sen, dass Sie sich später nicht mehr mit Heidegger beschäftigt haben?« 

16 Vgl. dazu, a.a.O., Feindanalysen, Springe 2004

17 Herbert Marcuse, Einige gesellschaftliche Folgen moderner Technologie (1941), wie-

der veröffentlicht in: Schriften, Bd. 3, S. 286–320. Vgl. auch: ders., Das Problem des

Marcus6 Umbr_Marcuse  28.09.09  09:17  Seite 12



sozialen Wandels in der technologischen Gesellschaft, in: Nachgelassene Schriften,

Bd. 1, Lüneburg 1999, S. 37–67.

18 Ebd., S. 286 

19 Ebd., S. 290

20 Wichtige Pionierarbeit leistete hier der Band von Stefan Bundschuh, »Und weil der

Mensch ein Mensch ist …«: anthropologische Aspekte der Sozialphilosophie Herbert

Marcuses, Lüneburg 1998.

Marcus6 Umbr_Marcuse  28.09.09  09:17  Seite 13



14

In diesem letzten Band der »Nachgelassenen Schriften« Herbert Mar-
cuses sind Arbeiten sowohl zwischen 1932 und 1934 als auch aus der
Periode von 1965 bis 1979 enthalten. Während die früheren Arbeiten
eine kritische Bestandsaufnahme der zeitgenössischen Philosophie
sowie einen Rückblick auf das 19. Jahrhundert und den Beginn der Neu-
zeit enthalten, geht es in den späteren Texten in erster Linie um das Ver-
stehen der Rebellion amerikanischer und deutscher Studenten gegen
die konservative Politik der führenden westlichen Mächte. Die Tatsa-
che, daß eine Auseinandersetzung mit dem totalitären Regime der Sow-
jetunion und der von ihr dominierten Staaten dabei fast ganz unbeach-
tet bleibt, bedeutet keineswegs eine prosowjetische Einstellung Herbert
Marcuses, wie seinerzeit Max Horkheimer in einer aus dem Nachlass
veröffentlichten Notiz meinte: »Herbert Marcuse ist der Prototyp der
radikalen Intellektuellen, die nicht etwa nur die Mißstände im eignen
Land angreifen, sondern gleichzeitig mit dem Osten sympathisieren.
Damit propagieren sie aber die schlimmste Art der Barbarei… Die
Zuchthaussysteme des Ostens sind viel schlimmer als die teilweise gro-
ben Verfälschungen der demokratischen Ordnung im Westen«1. Wie
Unrecht Max Horkheimer mit dieser Notiz hat, wird nicht nur aus Mar-
cuses Buch »Die Gesellschaftslehre des sowjetischen Marxismus« deut-
lich, sondern auch aus seiner Auseinandersetzung mit Merleau Pontys
sozialistischem Humanismus. In diesem Text wird erkennbar, inwiefern
Marcuse den Kalten Krieg und die Auseinandersetzung zwischen Sow-
jetsystem und westlichen kapitalistischen Gesellschaften für die Stagna-
tion der objektiv möglichen Emanzipation in den fortgeschrittenen
Staaten mitverantwortlich macht. Auch die Entstalinisierung stellt kei-
nen hoffnungsvollen Ausweg dar: »… nach der Entstalinisierung in der

Einleitung

Rückblick und Ausblick 
eines kreativen kritischen Theoretikers

von Iring Fetscher

Marcus6 Umbr_Marcuse  28.09.09  09:17  Seite 14



kommunistischen Welt, ist die ›Lösung‹ so wenig in Sicht wie am Ende
des Krieges. Die Sowjetunion wird nicht ›humanistischer‹, weil sie sich
mit der westlichen Welt arrangiert, auch nicht die westliche Welt, weil
sie diese Arrangements akzeptiert«.

Die fünf Arbeiten aus den früheren Jahren dokumentieren die ver-
ständnisvolle Beschäftigung Marcuses mit einer ganzen Anzahl Philo-
sophen, deren theoretische und politische Begrenztheit er zwar heraus-
stellt, denen er aber – zum Teil wenigstens – gewisse Verdienste zuer-
kennt. Die »Thesen über wissenschaftliche Philosophie« verdeutlicht
den konservativen Charakter eines Denkens, das sich auf die Registrie-
rung von Protokollsätzen, die aus empirischen Beobachtungen hervor-
gegangen sind und die Anwendung formaler Logik auf sie beschränkt.
»Die wissenschaftliche Philosophie isoliert und abstrahiert die Tatsa-
chen« aus ihren realen Zusammenhängen und versetzt sie in abstrakte
»formal-logische Zusammenhänge«, damit werden sie »annehmbar
und brauchbar«. Entscheidend für die kritische Beurteilung ist, daß wis-
senschaftliche Philosophen »Gegner einer wahren Theorie der Gesell-
schaft« und einer realen Geschichte sind. Der Kampf der wissenschaft-
lichen Philosophie gegen die Metaphysik führt zu einer Ablehnung aller
über bloße Tatsachen-Aussagen hinausgehenden Urteile und Begriffe.
Damit werden die Leiden und Sehnsüchte der Menschen ebenso aus-
geklammert wie das »Bild einer zukünftigen besseren Gesellschaftsord-
nung, das als krudester Aberglaube verurteilt wird.«

An diese Thesen schließt das Manuskript »Gedanken zu einer nega-
tiven Metaphysik« unmittelbar an. Was Marcuse hier skizziert, ist eine
nirgendwo sonst so deutlich formulierte Forderung nach der »einzig
möglichen metaphysischen Grundlage für den Materialismus«. Men-
schen leben in »einem Kreis von Gewohnheit, Vertrauen, Pflege, Liebe
usw.«, sie können aber aus dieser Ordnung jederzeit herausgerissen
werden, dann steht das Nichts vor ihnen«. Wenn die ganze Menschheit
vor einer solchen Perspektive steht, wird es für sie auch keinen Trost im
Glauben an künftige Generationen mehr geben. Damit ist nicht die
»Nichtigkeit alles Irdischen« gemeint, von der die christliche Theolo-
gie spricht, aber auch »etwas anderes als die Metaphysik des Nichts, wie
sie Heidegger vorgezeichnet hat«, weil bei ihm die Möglichkeit von Sein
aus der Erfahrung des Nichts entspringt. An dieser Stelle merkt Marcu-
se, der Heidegger-Schüler an, daß Heidegger immerhin »an einigen Stel-
len an eine wirkliche negative Metaphysik herankomme« (so z. B. in

15

Marcus6 Umbr_Marcuse  28.09.09  09:17  Seite 15



16

den Analysen der ›Stimmung‹, die im ›Subjekt‹ dem Nichts entspre-
chen: der Angst, Langeweile etc.) …« Dennoch bleibt bei Heidegger –
wie in aller bisherigen Philosophie – eine »versteckte Transzendierung:
das Nichts wird selbst wieder auf einen Sinn transzendiert«. Die mei -
sten Philosophen transzendieren das Zeitliche ins Ewige, das Endliche
ins Unendliche…« Angemessen allein wäre die »Ausrichtung des
Lebens auf die Gegenwart«, in der sowohl Vergangenheit als auch
Zukunft als Dimension enthalten sind. Dagegen sind die Philosophien
des »Augenblicks« charakteristisch für spekulative Theologien, die im
Augenblick »irgendwie« den Einbruch des Ewigen ins Zeitliche unter-
stellen. Diese Skizze über eine »negative Metaphysik« stellt aufschluß-
reich, aber nur angedeutet, die philosophische Grundüberzeugung Mar-
cuses dar, zu der er sich 1933 vermutlich distanzierend durch seine
Nähe zu Heidegger veranlasst fühlte. Wie stark seine Beeinflussung
durch Heideggers »Sein und Zeit« noch 1929 war, geht aus seinem Arti-
kel »Über konkrete Philosophie« hervor2. Konkrete Philosophie, wie sie
Marcuse hier darstellt, hat die Aufgabe, die entfremdete Existenz des
Einzelnen durch praktische Veränderung des ihn prägenden sozialen
und politischen Ganzen zu ihrer Wahrheit zu bringen. Die konkrete
Philosophie »muß wissen, daß sie nicht nur das Recht, sondern die
Pflicht hat, in die ganz konkreten Nöte der Existenz einzugreifen, weil
der existentielle Sinn der Wahrheit nur so erfüllt werden kann. So steht
notwendig am Rande jeder echten konkreten Philosophie die öffentli-
che Tat. Anklage und Verteidigung des Sokrates; Platos politisches Wir-
ken in Syrakus; Kierkegaards Kampf mit der Staatskirche«3. In Gedan-
ken kann hier Karl Marx und die revolutionäre Transformation der
kapitalistischen Gesellschaft hinzugefügt werden. Marcuse hebt statt-
dessen allein Kierkegaards öffentliches Wirken hervor, das freilich letzt-
lich gescheitert ist.

Überraschend kann Herbert Marcuse am 14. Dezember 1933 in der
»Vossischen Zeitung« noch einen umfangreichen Artikel über das drei-
bändige Hauptwerk von Karl Jaspers unter dem Titel »Philosophie des
Scheiterns« veröffentlichen. Im Unterschied zur »wissenschaftlichen
Philosophie« nimmt die Existenzphilosophie von Jaspers die »ewigen«
Grundfragen des abendländischen Denkens »Was ist das Sein? Warum
ist etwas, warum nicht nichts? Wer bin ich? Was will ich eigentlich?«
wieder ernst. Charakteristisch für Jaspers heißt es bei ihm einmal »Phi-
losophieren ist ein ›Denken ohne spezifischen Gegenstand‹« (Bd. 1.

Marcus6 Umbr_Marcuse  28.09.09  09:17  Seite 16



17

S. 44). Die drei Dimensionen der Existenz sind Freiheit, Geschichtlich-
keit und Kommunikation, Existenz aber »das aus dem eigenen
Ursprung geschehende Sein, das der Suchende selbst ist«, von dem aus
erfolgt das Philosophieren als »Transzendieren« in den »drei Richtun-
gen als Weltorientierung, Existenzerhellung und Metaphysik«, die »auf-
einander fundiert sind«. Das wesentliche »Selbstsein« kommt allein in
»Grenzsituationen« zu sich. In diesen Situationen geht es »einzig nur
noch um« das Selbst, das sein Sein »auf sich nehmen muß«. Diesen
Aspekt der Jasperschen Philosophie nennt Marcuse einen Ausdruck
»der schönsten und tiefsten Kraft seines Werkes«. In der Analyse von
Grenzsituationen wie Tod, Liebe, Kampf, Schuld … und dem Wagnis
gerade heute jenseits von Psychoanalyse, Charakterologie und derglei-
chen werden »die letzten einsamsten Sphären der Person« offenbar.
Letztlich transzendiert das existierende Ich zum Nichts, es ist ein
»Sprung in das Leere«, damit wird diese Philosophie zu einer »Philo-
sophie des Scheiterns«, allerdings eines Scheiterns »jenseits jedes mög-
lichen Resultats, das allem echten Philosophieren wesentlich ist, sofern
Transzendieren immer ein Sprung ins Nichts, ein Aufbrechen leerer
Räume ist«. Dennoch geschieht in diesem Transzendieren etwas
Wesentliches »in ihrem Suchen erhellt die suchende Existenz sich und
das Seiende mehr und mehr, bis in dieser Helligkeit…das Sein aufleuch-
tet«. Abschließend hebt Marcuse den leicht verkennbaren wesentlichen
Unterschied zwischen Jaspers und Heidegger hervor. Bei Heidegger
sind die Kategorien der Existenz »rein ontologisch«, während sie für Jas-
pers eine ethische Dimension haben.

Die Unzulänglichkeit der Jaspersschen (wie der Heideggerschen)
Philosophie wird hier deutlich am Terminus »Geschichtlichkeit«, die
»Existenzphilosophie hört mit der Konkretisierung des Begriffs der
Geschichtlichkeit eben da auf, wo die eigentlich gefährliche Problema-
tik anfängt …« Durch die Unterstellung, daß die »menschliche Existenz
prinzipiell in jeder geschichtlichen Situation sich zu ihrer eigensten Frei-
heit ermöglichen … kann …, aus jeder Situation heraus als sie selbst in
ihrer ›Eigentlichkeit‹ zu existieren vermag«, bleibt dieses Denken letzt-
lich ›ungeschichtlich‹. Die geschichtliche Situation ist bei Jaspers ein
»abstrakter, die konkrete Geschichte transzendierender Begriff«, damit
verfehlt dieses Denken nach Marcuse (in der Tradition von Hegel und
Marx; die hier stillschweigend mitgedacht werden muß) seine eigent -
liche Aufgabe. Von der unverbindlichen Abstraktion »Geschichtlich-

Marcus6 Umbr_Marcuse  28.09.09  09:17  Seite 17



18

keit« aus kann zwar (nicht bei Jaspers, aber bei Heidegger) »Wagnis und
Einsatz der Existenz« für beliebige (auch reaktionäre) Ziele propagiert
werden, nicht aber die Emanzipation des entfremdeten Daseins in einer
Revolution.

Die zwei Vorlesungsmanuskripte »Deutsche Philosophie zwischen
1871 und 1933« und »Autoritätslehre bei Luther, Calvin und Hobbes«
führen französische Hörer in eine historische Darstellung dieser Gebie-
te unter einem historisch-materialistischen Gesichtspunkt ein. Den
Autoritätslehren von Luther, Calvin und Hobbes weist Marcuse über-
zeugend einen Zusammenhang mit der bei Luther beginnenden Loslö-
sung der politischen Ordnung von traditioneller Theologie nach.
Zugleich wird von Luther und noch nachdrücklicher von Calvin die
Pflicht der Bürger zum Gehorsam gegenüber der Obrigkeit religiös legi-
timiert. Während Luther den »inneren Glauben« von dem Einfluß der
weltlichen Obrigkeit freihält, einen religiös begründeten Widerstand
aber ablehnt, verpflichtet Calvin den Staat auf eine feste Orientierung
an religiösen Dogmen, so daß für den Untertan bei Verletzung dieser
Regelungen ein Recht auf Gehorsamsverweigerung zumindest denkbar
wird. Einerseits unterwirft Calvin die Pflicht zum Gehorsam auch in den
bestehenden Arbeitsverhältnissen dem göttlichen Gebot, andrerseits gilt
aber auch: »vergeht sich die amtierende Obrigkeit gegen das Gesetz,
macht sie sich eines Verbrechens schuldig«. Bei ihm wird das »Gesetz
zu einer rationalen Norm, nach der die Amtsführung der Obrigkeit sich
richten muß und nach der sie geprüft werden kann.« In diesen Formu-
lierungen kommt »die Kraft der aufsteigenden bürgerlichen Gruppen zu
Worte, die sich nun stark genug fühlen, ihre Gestaltung der Daseinsver-
hältnisse als eine dauernde zu stabilisieren, ohne sie unter die irrationa-
le Macht transzendenter und eschatologischer Kräfte zu stellen«.

Ganz eindeutig kommt aber die bürgerliche politische Ordnung des
Gemeinwesens erst in der politischen Philosophie von Thomas Hobbes
zum Durchbruch. Bei ihm wird nicht mehr die weltliche Obrigkeit an
die kirchliche Norm gebunden, sondern umgekehrt, allein die souverä-
ne weltliche Obrigkeit trifft die Entscheidung über die gültigen (und ver-
pflichtenden) religiösen Verhaltensnormen. Ganz entscheidend ist
darüber hinaus, daß Hobbes die Existenz des souveränen Staates, an
dessen Spitze ein Monarch stehen kann aber auch ein parlamentari-
sches Gremium, aus dem der gemeinsame rationale Wille der ihn kon-
stituierenden Bürger hervorgeht. Ausgangspunkt ist deren Einsicht, daß

Marcus6 Umbr_Marcuse  28.09.09  09:17  Seite 18


