Herbert Marcuse

Nachgelassene Schriften

R}







Herbert Marcuse

Nachgelassene Schriften

?and 6:
Okologie
und Gesellschaftskritik

Herausgegeben und mit einem Vorwort
von Peter-Erwin Jansen

Einleitung von Iring Fetscher

Aus dem Amerikanischen
und Franzosischen
von Thomas Laugstien

?’ zuKlampen!



Die Nachgelassenen Schriften von Herbert Marcuse
werden mit freundlicher Genehmigung von Peter Marcuse,

dem NachlaRBverwalter, veroffentlicht.

© 2009 zu Klampen Verlag - Rose 21 - D-31832 Springe
e-mail: info@zuklampen.de - www.zuklampen.de

Satz: thielenvERLAGSBURO, Hannover

Druck: CPI - Clausen & Bosse, Leck

Umschlag: Groothuis, Lohfert, Consorten; Hamburg

© Titelfoto: Isolde Ohlbaum

ISBN 978-3-924245-87-0

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet tiber <http://dnb.ddb.de> abrufbar.



Inhalt

Vorwort von Peter-Erwin Jansen
Einleitung. Riickblick und Ausblick
eines kreativen kritischen Theoretikers
von Iring Fetscher

Abbildungen

Philosophie des Scheiterns
Karl Jaspers’ Werk (1933)

Gedanken zu einer »negativen Metaphysik«
Thesen lber wissenschaftliche Philosophie

Deutsche Philosophie zwischen 1871
und 1933

Zur Autoritatslehre bei Luther, Calvin
und Hobbes

Wissenschaft und Phanomenologie
Sozialistischer Humanismus?

Die Verantwortung der Wissenschaft

14

34

39

50

54

58

75

104

118

130



Zur Aktualitat der Dialektik bei Hegel
und Marx 137

Kinder des Prometheus
Thesen zu Technik und Gesellschaft 157

Okologie und Gesellschaftskritik 165



Vorwort

Herbert Marcuse war im Jahre 1919, kurz nach dem Ende des ersten Weltkriegs,
in Berlin in einem Soldatenrat politisch aktiv. Schon bald aber entschloss sich
der Einundzwanzigjahrige, an der Humboldt Universitat das Studium der Litera-
turwissenschaften aufzunehmen. Nach den ersten vier Semestern in Berlin setz-
te erin Freiburg sein Studium fort und belegte zusatzlich Seminare in Philoso-
phie und Politischer Okonomie, horte Vorlesungen bei Edmund Husserl (1859-
1938) und dem Theologen und Kulturphilosophen Ernst Troeltsch (1865-1923).
Er beendete sein Studium 1922 mit seiner Dissertation Der deutsche Kiinstler-
roman.”

Marcuse kehrte anschlieBend nach Berlin zurlick, wo er und seine kiinftige
Frau Sophie Wertheim (1901-1951) - sie hatten sich wahrend des Studiums in
Freiburg kennen gelernt — eine kleine Wohnung in Charlottenburg mieteten. Sie
heirateten 1924. Drei Jahre spater wurde Sohn Peter geboren. In Berlin verhalf
Vater Carl Marcuse (1864-1948), ein wohlhabender Kaufmann, seinem Sohn
zu einer Teilhaberschaft an dem kleinen Verlagshaus und Antiquariat von S. Mar-
tin Fraenkel. Dort arbeitete Marcuse bis zum Jahre 1928, als er erneut nach Frei-
burg ging.

Auf die Frage, warum er nach Freiburg zurlickgekehrt sei, antwortete er in
einem Interview: »Ich las Sein und Zeit als es 1927 erschien. Nachdem ich es
gelesen hatte, beschloss ich nach Freiburg zurickzukehren — wo ich 1922 mei-
nen Doktor in Philosophie erworben habe — in der Absicht, mit Heidegger zu
arbeiten.«2

Die groBe Zahl der Veroffentlichungen Marcuses zwischen 1928 und 1933
in verschiedenen philosophischen Fachzeitschriften® zeigen, dass Marcuse ein
klassisches Philosophiestudium absolvierte. Er schrieb Uber Dilthey, Freyer,
Descartes, Kant, Dewey, Marx, Hegel, Lukacs, Heidegger*. Alfred Schmidt hat als
einer der Ersten darauf hingewiesen, dass Marcuse in diesen Jahren aus einer
philosophischen Perspektive heraus damit beginnt, »sich die Marxsche Lehre im

7



Horizont von Heideggers Sein und Zeit« anzueignen und Marcuses origindren
philosophischen Uberlegungen zu wenig Anerkennung zuteil wurde.

Fir Marcuse war einer der entscheidenden Kritikpunkte an Heideggers
abstrakter ontologischer Seins-Analyse, dass aus dieser »schwermiitigen Philo-
sophie« (Horkheimer) keinerlei konkrete Konsequenzen flr die aktuelle gesell-
schaftliche Situation abzuleiten seien. Nach Marcuse beanspruchen Heideggers
Begriffe der Geworfenheit und des Nicht-Authentischen, unhinterfragbare Uni-
versalien zu sein, und proklamieren fur jede historische Situation einen nicht wei-
ter zu begrindenden Giiltigkeitsanspruch. Damit wirden, so Marcuses Interpre-
tation, spezifische Probleme menschlicher Existenz und gesellschaftlicher Ver-
anderungen ausgeschlossen, die aber in der Phase nach dem Ersten Weltkrieg
alle sozialen und individuellen Bereiche massiv beeinflussten.

Marcuse war der Uberzeugung, dass eine Synthese von Heideggers phé-
nomenologischem Existentialismus mit der Marx-Hegelschen Dialektik und dem
historischen Materialismus zu einer »konkreten Philosophie« fihren konne, die
in der Lage sei, die gesellschaftlichen Konflikte und die soziale Existenz des
Menschen zu erklaren. Es ist der Beginn einer produktiven Debatte, die dann
unter dem Titel Existentialistische Marx-Interpretation® bis in die 1960er und
1970er Jahre hinein Diskussionen in Frankreich, besonders bei Jean Paul Sar-
tre und bei den jugoslawischen Praxis-Philosophen, beeinflussen sollte.

Den Philosophen Marcuse schatzten Horkheimer, Lowenthal und Fromm,
der sich nach dem Zerwdrfnis mit Horkheimer und besonders Adorno in den
sechziger und siebziger Jahren weiter theoretisch mit Marcuse auseinandersetz-
te. Fromm und Marcuse kannten sich bereits aus Genfer Zeiten. Ihre unterschied-
lichen Deutungen der Freudschen Triebtheorie fihrten nach dem Erscheinen von
Triebstruktur und Gesellschaft® zu offentlichen, scharfen Kontroversen. Die Kon-
takte rissen dennoch nicht ab und sie begegneten einander mit Respekt. Rainer
Funk, der das Erich-Fromm-Archiv leitet, veroffentlichte einige Interpretationen
zu dem auBerst komplizierten Verhaltnis zwischen dem Institutskreis und Fromm.
»Herbert Marcuse war der einzige Institutskollege, mit dem sich Erich Fromm
nach der Trennung vom Institut fiir Sozialforschung noch (kontrovers) auseinan-
dersetzte.«’

Mit dem Eintritt in das Institut fur Sozialforschung Ende Januar 1933 orien-
tierte Marcuse seine philosophischen Uberlegungen an den Forschungsaufga-
ben der Kritischen Theorie, wie sie von Max Horkheimer, der 1931 das Amt des
Institutsdirektors tUbernommen hatte, in seiner programmatischen Veroffentli-
chung Die gegenwértige Lage der Sozialphilosophie und die Aufgabe eines Insti-
tuts fiir Sozialforschung® (1931) umrissen worden waren. Horkheimer gesteht
der »schwermdtigen Philosophie« Heideggers allenfalls die Befriedigung einer



»Sehnsucht nach einer neuen Sinngebung« zu und kommt mit seinen Uberle-
gungen zum Aufgabenfeld der Sozialphilosophie sehr nahe an die Themen, die
auch Marcuse zu dieser Zeit beschaftigten. Es gehe, so Horkheimer, »um die
Frage nach dem Zusammenhang zwischen dem wirtschaftlichen Leben der
Gesellschaft, der psychischen Entwicklung der Individuen und den Veranderun-
gen auf den Kulturgebieten im engeren Sinne.«® Wenige Jahre spater wurde
Marcuse damit beauftragt, einen programmatischen Aufsatz zu verfassen, der
neben Horkheimers Traditionelle und kritische Theorie’® (1937) die wissen-
schaftlichen Arbeitsbereiche des Instituts prazisierte. In Philosophie und kritische
Theorie (1937) schreibt Marcuse: »Die Auseinandersetzung der kritischen Theo-
rie mit der Philosophie ist an dem Wahrheitsgehalt der philosophischen Begrif-
fe und Probleme interessiert: sie setzt voraus, dass die Wahrheit wirklich inihnen
enthalten ist.«'" Die Kritik der Kritischen Theorie an den »Kategorien der blrger-
lichen Philosophie«, konne aber, so Marcuse, auf die Substanz der Begriffe wie
Vernunft, Wahrheit, Geist, Bewusstsein, Moralitat und Freiheit nicht verzichten.
Aufgabe der Kritischen Theorie wird es also sein, diese auf die konkreten Mog-
lichkeiten einer gesellschaftlichen Veranderung im Sinne freiheitlich agierender
Individuen hin zu entwickeln. »Was ist der Mensch?« fragt Kant, und Marcuse
antwortet, damit sei nicht die »Beschreibung des je vorhandenen Menschenwe-
sens« gemeint, sondern »der Aufweis der je vorhandenen menschlichen Mog-
lichkeiten«'2 und die Kritik an den jeweiligen gesellschaftlichen Blockaden.

Die enge Anlehnung Marcuses an die Forschungsvorhaben des Instituts
und die kooperative Zusammenarbeit mit den Institutsmitarbeitern aus den
unterschiedlichen wissenschaftlichen Disziplinen gewann in den ersten Jahren
im New Yorker Exil neue Konturen. An der Columbia Universitat fanden die Emi-
granten zwischen 1934 und 1941 eine neue Wirkungsstatte. Neben der Fertig-
stellung der Studien (iber Autoritat und Familie (1936), den ersten konzeptionel-
len Entwilrfen zur Untersuchung tber den Autoritdren Charakter. Studien lber
Autoritdt und Vorurteil (1949/50) fiihrten die Wissenschaftler des Instituts an der
New Yorker Universitat Vorlesungsreihen zu Autoritdtsproblemen, zu autoritaren
Staatsideen, zur gesellschaftspolitischen Entwicklung in Europa und zur Entste-
hung des nationalsozialistischen Systems durch. Marcuse war es, der in diesen
Vorlesungsreihen den ideengeschichtlichen Teil Gbernahm und Uber die wich-
tigsten philosophischen Theorien und Konflikte zwischen Individuum und staat-
licher Herrschaft seit der Reformation referierte. Eine dieser Vorlesungen von
Marcuse ist in diesem abschlieBenden Band der nachgelassenen Schriften erst-
mals veroffentlicht.'s

Immer wieder kehrte Marcuse in kritischer Absicht zur Philosophie Hegels
und besonders zu Hegels Dialektik zurtck. In Reason and Revolution (1941)

9



unternimmt er den Versuch, einer Vereinnahmung der Philosophie Hegels durch
konservative und rechte Ideologieproduzenten entgegenzuwirken. »In unserer
Zeit verlangt die Entstehung des Faschismus gebieterisch nach einer neuen
Interpretation der Hegelschen Philosophie. Wir hoffen, dass die hier gebotene
Analyse nachweisen wird, dass Hegels Grundbegriffe denjenigen Tendenzen
feindselig gegenuberstehen, die zu faschistischer Theorie und Praxis geflihrt
haben.«'* Ihn interessieren die bewusstseinsphilosophischen Implikationen, ver-
mittelt durch den Begriff der Arbeit, wie sie Hegel im Kapitel Uber Herr und Knecht
in der Phdnomenologie des Geistes (1806) exemplifiziert hat. Auch gegen die
mechanistischen Simplifizierungen orthodox marxistisch-leninistischer Seite, die
Hegels Philosophie als schnddes idealistisches Beiwerk abqualifizierten, bezieht
Marcuse Stellung. Angeregt durch die gesellschaftlichen Reformversuche in den
kommunistischen Staaten, die seit der ungarischen Revolution von 1956 in unre-
gelmaBigen Zyklen wiederkehrten, durch die philosophischen Debatten inner-
halb der Praxis-Gruppe im ehemaligen Jugoslawien und den Austausch mit Dis-
sidenten aus der ehemaligen Tschechoslowakei setzt sich Marcuse in den
1960er Jahren erneut mit dem Dialektikkonzept Hegels und den Verzerrungen
der Marxistischen Theorie tiefgriindig auseinander. Gerade Vernunft und Revo-
lution wurde in diesen Jahren in osteuropaischen Landern sehr viel Beachtung
geschenkt. »Erlauben Sie mir noch zu bemerken, dass Ihr Buch Reason and
Revolution in Prag fleiBig studiert wird,«'® schreibt beispielsweise der marxisti-
sche Philosoph Karel Kosik 1963 an Herbert Marcuse.

Als Herbert Marcuse im Sommer 1979 zu den Frankfurter Romerbergge-
sprachen eingeladen wurde, und seine Thesen zu Technik und Gesellschaft
referierte, diskutiert er ein weiteres Motiv seiner kritischen Philosophie unter dem
Aspekt aktueller Krisenerfahrungen. Es war sein letzter offentlicher Auftritt vor sei-
nem Tod am 29. Juli 1979 in Starnberg.

Die kritische Analyse des dialektischen Spannungsverhéltnisses zwischen
technologischem und gesellschaftlichem Fortschritt, der Herrschaft des Men-
schen uber die Natur und eine irrationale Verwendung technischer Rationalitat
zieht sich wie ein roter Faden durch die Schriften des Autors. Wahrend des Natio-
nalsozialismus stellt sich Marcuse immer wieder die Frage, inwieweit die tech-
nische Rationalisierung alle Lebensbereiche erfasst hat, selbst das moralische
Bewusstsein in Technologie transformiert wurde.'® In Einige gesellschaftliche
Folgen moderner Technologie'” weist er auf die Gefahren und Potentialitdten
technologischer Entwicklung hin. »Die Technik selbst kann Autoritarismus for-
dern wie Freiheit, den Mangel so gut wie den Uberfluss, die Ausweitung von
Schwerstarbeit wie deren Abschaffung. Der Nationalsozialismus ist ein schlagen-
des Beispiel daftir, wie ein hochrationalisiertes und durchmechanisiertes Wirt-

10



schaftssystem von hochster Produktivitat im Interesse von totalitarer Unterdriik-
kung und verlangertem Mangel funktionieren kann. In der Tat ist das Dritte Reich
eine Art Technokratie.«'® Diese Rationalitét, diese »instrumentelle Vernunft«
(Max Horkheimer), hat den aufklarerischen Charakter der Vernunftphilosophie im
Sinne emanzipatorischer Freiheit eingebUiBt. Sie »begriindet Urteilsformen und
begunstigt Einstellungen, die die Menschen befahigen, das Diktat des Apparats
zu akzeptieren oder zu verinnerlichen.«'®

Es sind gerade diese engen Beziige zu originar philosophischen Themen,
die wahrend der Studentenbewegung annahernd in Vergessenheit geraten sind.
Es ware eine dankenswerte Aufgabe, die Arbeiten Marcuses, die in diesen Jah-
ren verfasst wurden, von ihrem zeitbezogenen Uberschuss zu befreien und sie
auf ihren philosophischen Kern hin neu zu tberprifen.2°

Der nun vorliegende sechste Band der nachgelassenen Schriften schlieBt die
thematische strukturierte Edition der Dokumente, Materialien und Aufsatze aus
dem Marcuse-Archiv ab. Der Herausgeber beabsichtigt, in unregelméaBigen
Abstanden solche Materialien weiter zu publizieren, die im Editionskonzept nicht
berlcksichtigt wurden.

Fur die zahlreichen wichtigen Hinweise und fur die intensiv gefiihrten Diskussio-
nen mochte ich mich bei Douglas Kellner und Charles Reitz bedanken. Dank gilt
auch Peter Marcuse und Harold Marcuse. Ohne ihre vielfaltige Unterstitzung und
das entgegengebrachte Vertrauen uber Jahre hinweg hatte dieses Projekt nicht
realisiert werden kdnnen. Iring Fetscher ist zu danken fur die kenntnisreiche Ein-
leitung, Rainer Funk fur die wichtigen Hinweise zu Marcuse und Fromm. Sie hal-
fen mir, diese konfliktreiche Beziehung besser zu verstehen. Das Fromm-Archiv
stellte freundlicherweise die Aufnahme mit Marcuse und Fromm zur Verfligung.
Die Recherchearbeiten von Martina Vargova fir diesen Band waren mir eine gro-
Be Hilfe. Mit dem zu Klampen Verlag stand mir ein verstandnisvoller und unter-
stltzender Partner beiseite.

Meine Frau Maria Friesenhahn und meine Tochter Lea Melissa Jansen hat-
ten Uber Jahre hinweg in Herbert Marcuse einen konkurrierenden Zeit-Dieb. Sie
ertrugen es ricksichtsvoll, wohl wissend, dass Herbert Marcuse zwar gelegent-
lich eine Havanna-Zigarre rauchte, aber nicht zu den grauen Herren gehorte, die
den Menschen ihre Lebenszeit als sinnlose Verschwendung vorgaukeln.

Peter-Erwin Jansen
Frankfurt im Juli 2009

11



Nachweise und Anmerkungen

16
17

12

Wieder veroffentlicht in: Herbert Marcuse, Der deutsche Kunstlerroman. Frihe Auf-
sétze, Schriften, Bd.1, Springe 2004.

Frederick Olafson, Herbert Marcuse, Irrtum oder Verrat an der Philosophie? Fragen an
Herbert Marcuse zu Martin Heidegger, in: Befreiung denken — ein politischer Impe-
rativ, Peter-Erwin Jansen (Hg.), Offenbach 1990, S. 123.

Soin den Zeitschriften: Die Gesellschaft. Philosophische Hefte und Archiv fiir Sozial-
wissenschaft und Sozialpolitik.

Ein Teil dieser Arbeiten sind wieder veroffentlicht in: a.a.0. Schriften, Bd. 1.

Herbert Marcuse, Alfred Schmidt, Existentialistische Marx-Interpretation, Frankfurt a. M.
1973

Herbert Marcuse, Triebstruktur und Gesellschaft. Ein philosophischer Beitrag zu
Sigmund Freud, Frankfurt a. M. 1955, wieder veroffentlicht in: ders. Schriften, Bd. 5,
Springe 2004

Rainer Funk, Erich Fromm, Liebe zum Leben. Eine Bild-Biographie, Stuttgart 1999,
S. 101

In: Max Horkheimer, Sozialphilosophische Studien. Aufsédtze, Reden und Vortrage
1930-1972, Frankfurta.M. 1981, S. 33-47. Horkheimer bezieht sich hier ebenfalls aus-
drlcklich auf die Philosophie Hegels. Seine Interpretation kommt derjenigen Marcu-
ses aus diesen Jahren sehr nahe.

Ebd., S. 43

Max Horkheimer, Traditionelle und Kritische Theorie. Vier Aufsétze, Frankfurt 1970,
S.12-57

Schriften, Bd. 3., S. 239. Erstverdffentlichung in: Zeitschrift fir Sozialforschung, Bd. VI,
1937

Ebda, S. 238

Einen weiteren Vortrag, Staat und Individuum im Nationalsozialismus, hielt Marcuse
1941 bei einer anderen Vorlesungsreihe des Instituts. Er istim flinften Band der nach-
gelassenen Schriften Feindanalysen. Uber die Deutschen , Springe 2004, publiziert.
Herbert Marcuse, Vernunft und Revolution, Neuwied 1962. Wieder verdffentlicht in:
ders. Schriften, Bd. 4, Springe 2004, S. 11.

Kosik an Marcuse, unverdffentlichter Brief vom 6. Marz 1963, Marcuse-Archiv, Frank-
furt a.M. Dort heiBt es weiter: »Ist hier das Jahr 1933 und Heideggers Kollaboration mit
den Nazis, d.h. die politischen Griinde, oder aber ihre wissenschaftliche Entwicklung,
welche Ihr Interesse von Heidegger zu Hegel hintberflhrte, die tiefste Ursache des-
sen, dass Sie sich spater nicht mehr mit Heidegger beschéftigt haben?«

Vgl. dazu, a.a.0., Feindanalysen, Springe 2004

Herbert Marcuse, Einige gesellschaftliche Folgen moderner Technologie (1941), wie-
der verdffentlicht in: Schriften, Bd. 3, S. 286-320. Vgl. auch: ders., Das Problem des



sozialen Wandels in der technologischen Gesellschaft, in: Nachgelassene Schriften,
Bd. 1, Lineburg 1999, S. 37-67.

18 Ebd, S. 286

19 Ebd, S.290

20 Wichtige Pionierarbeit leistete hier der Band von Stefan Bundschuh, »Und weil der
Mensch ein Mensch st .. .«:anthropologische Aspekte der Sozialphilosophie Herbert
Marcuses, Liineburg 1998.



Einleitung

Riickblick und Ausblick
eines kreativen kritischen Theoretikers

von lring Fetscher

In diesem letzten Band der »Nachgelassenen Schriften« Herbert Mar-
cuses sind Arbeiten sowohl zwischen 1932 und 1934 als auch aus der
Periode von 1965 bis 1979 enthalten. Wahrend die fritheren Arbeiten
eine kritische Bestandsaufnahme der zeitgenossischen Philosophie
sowie einen Riickblick auf das 19. Jahrhundert und den Beginn der Neu-
zeit enthalten, geht es in den spéteren Texten in erster Linie um das Ver-
stehen der Rebellion amerikanischer und deutscher Studenten gegen
die konservative Politik der fiihrenden westlichen Méchte. Die Tatsa-
che, dal} eine Auseinandersetzung mit dem totalitdren Regime der Sow-
jetunion und der von ihr dominierten Staaten dabei fast ganz unbeach-
tet bleibt, bedeutet keineswegs eine prosowjetische Einstellung Herbert
Marcuses, wie seinerzeit Max Horkheimer in einer aus dem Nachlass
verdffentlichten Notiz meinte: » Herbert Marcuse ist der Prototyp der
radikalen Intellektuellen, die nicht etwa nur die Mi3stdinde im eignen
Land angreifen, sondern gleichzeitig mit dem Osten sympathisieren.
Damit propagieren sie aber die schlimmste Art der Barbarei... Die
Zuchthaussysteme des Ostens sind viel schlimmer als die teilweise gro-
ben Verfilschungen der demokratischen Ordnung im Westen«!. Wie
Unrecht Max Horkheimer mit dieser Notiz hat, wird nicht nur aus Mar-
cuses Buch »Die Gesellschaftslehre des sowjetischen Marxismus« deut-
lich, sondern auch aus seiner Auseinandersetzung mit Merleau Pontys
sozialistischem Humanismus. In diesem Text wird erkennbar, inwiefern
Marcuse den Kalten Krieg und die Auseinandersetzung zwischen Sow-
jetsystem und westlichen kapitalistischen Gesellschaften fiir die Stagna-
tion der objektiv moglichen Emanzipation in den fortgeschrittenen
Staaten mitverantwortlich macht. Auch die Entstalinisierung stellt kei-
nen hoffnungsvollen Ausweg dar: »... nach der Entstalinisierung in der

14



kommunistischen Welt, ist die >Losung« so wenig in Sicht wie am Ende
des Krieges. Die Sowjetunion wird nicht >humanistischer<, weil sie sich
mit der westlichen Welt arrangiert, auch nicht die westliche Welt, weil
sie diese Arrangements akzeptiert«.

Die fiinf Arbeiten aus den friitheren Jahren dokumentieren die ver-
standnisvolle Beschiftigung Marcuses mit einer ganzen Anzahl Philo-
sophen, deren theoretische und politische Begrenztheit er zwar heraus-
stellt, denen er aber — zum Teil wenigstens — gewisse Verdienste zuer-
kennt. Die »Thesen iiber wissenschaftliche Philosophie« verdeutlicht
den konservativen Charakter eines Denkens, das sich auf die Registrie-
rung von Protokollsdtzen, die aus empirischen Beobachtungen hervor-
gegangen sind und die Anwendung formaler Logik auf sie beschrédnkt.
»Die wissenschaftliche Philosophie isoliert und abstrahiert die Tatsa-
chen« aus ihren realen Zusammenhéngen und versetzt sie in abstrakte
»formal-logische Zusammenhénge«, damit werden sie »annehmbar
und brauchbar«. Entscheidend fiir die kritische Beurteilung ist, daR wis-
senschaftliche Philosophen » Gegner einer wahren Theorie der Gesell-
schaft« und einer realen Geschichte sind. Der Kampf der wissenschaft-
lichen Philosophie gegen die Metaphysik fiihrt zu einer Ablehnung aller
iiber bloRe Tatsachen-Aussagen hinausgehenden Urteile und Begriffe.
Damit werden die Leiden und Sehnsiichte der Menschen ebenso aus-
geklammert wie das »Bild einer zukiinftigen besseren Gesellschaftsord-
nung, das als krudester Aberglaube verurteilt wird.«

An diese Thesen schlief$t das Manuskript »Gedanken zu einer nega-
tiven Metaphysik« unmittelbar an. Was Marcuse hier skizziert, ist eine
nirgendwo sonst so deutlich formulierte Forderung nach der »einzig
moglichen metaphysischen Grundlage fiir den Materialismus«. Men-
schen leben in »einem Kreis von Gewohnheit, Vertrauen, Pflege, Liebe
usw.«, sie konnen aber aus dieser Ordnung jederzeit herausgerissen
werden, dann steht das Nichts vor ihnen«. Wenn die ganze Menschheit
vor einer solchen Perspektive steht, wird es fiir sie auch keinen Trost im
Glauben an kiinftige Generationen mehr geben. Damit ist nicht die
»Nichtigkeit alles Irdischen« gemeint, von der die christliche Theolo-
gie spricht, aber auch »etwas anderes als die Metaphysik des Nichts, wie
sie Heidegger vorgezeichnet hat«, weil bei ihm die Moglichkeit von Sein
aus der Erfahrung des Nichts entspringt. An dieser Stelle merkt Marcu-
se, der Heidegger-Schiiler an, dal§ Heidegger immerhin »an einigen Stel-
len an eine wirkliche negative Metaphysik herankomme« (so z. B. in

15



den Analysen der >Stimmungs, die im >Subjekt« dem Nichts entspre-
chen: der Angst, Langeweile etc.) ...« Dennoch bleibt bei Heidegger —
wie in aller bisherigen Philosophie - eine »versteckte Transzendierung:
das Nichts wird selbst wieder auf einen Sinn transzendiert«. Die mei-
sten Philosophen transzendieren das Zeitliche ins Ewige, das Endliche
ins Unendliche...« Angemessen allein wére die »Ausrichtung des
Lebens auf die Gegenwart«, in der sowohl Vergangenheit als auch
Zukunft als Dimension enthalten sind. Dagegen sind die Philosophien
des » Augenblicks« charakteristisch fiir spekulative Theologien, die im
Augenblick »irgendwie« den Einbruch des Ewigen ins Zeitliche unter-
stellen. Diese Skizze iiber eine »negative Metaphysik« stellt aufschluf3-
reich, aber nur angedeutet, die philosophische Grundiiberzeugung Mar-
cuses dar, zu der er sich 1933 vermutlich distanzierend durch seine
Néhe zu Heidegger veranlasst fiihlte. Wie stark seine Beeinflussung
durch Heideggers »Sein und Zeit« noch 1929 war, geht aus seinem Arti-
kel » Uber konkrete Philosophie« hervor?. Konkrete Philosophie, wie sie
Marcuse hier darstellt, hat die Aufgabe, die entfremdete Existenz des
Einzelnen durch praktische Verdnderung des ihn prédgenden sozialen
und politischen Ganzen zu ihrer Wahrheit zu bringen. Die konkrete
Philosophie »muR wissen, dal3 sie nicht nur das Recht, sondern die
Pflicht hat, in die ganz konkreten Note der Existenz einzugreifen, weil
der existentielle Sinn der Wahrheit nur so erfiillt werden kann. So steht
notwendig am Rande jeder echten konkreten Philosophie die offentli-
che Tat. Anklage und Verteidigung des Sokrates; Platos politisches Wir-
ken in Syrakus; Kierkegaards Kampf mit der Staatskirche«3. In Gedan-
ken kann hier Karl Marx und die revolutionédre Transformation der
kapitalistischen Gesellschaft hinzugefiigt werden. Marcuse hebt statt-
dessen allein Kierkegaards 6ffentliches Wirken hervor, das freilich letzt-
lich gescheitert ist.

Uberraschend kann Herbert Marcuse am 14. Dezember 1933 in der
»Vossischen Zeitung« noch einen umfangreichen Artikel iiber das drei-
béandige Hauptwerk von Karl Jaspers unter dem Titel » Philosophie des
Scheiterns« verdffentlichen. Im Unterschied zur »wissenschaftlichen
Philosophie« nimmt die Existenzphilosophie von Jaspers die »ewigen«
Grundfragen des abendldndischen Denkens »Was ist das Sein? Warum
ist etwas, warum nicht nichts? Wer bin ich? Was will ich eigentlich?«
wieder ernst. Charakteristisch fiir Jaspers hei3t es bei ihm einmal »Phi-
losophieren ist ein sDenken ohne spezifischen Gegenstand«« (Bd. 1.

16



S. 44). Die drei Dimensionen der Existenz sind Freiheit, Geschichtlich-
keit und Kommunikation, Existenz aber »das aus dem eigenen
Ursprung geschehende Sein, das der Suchende selbst ist«, von dem aus
erfolgt das Philosophieren als »Transzendieren« in den »drei Richtun-
gen als Weltorientierung, Existenzerhellung und Metaphysik, die »auf-
einander fundiert sind«. Das wesentliche »Selbstsein« kommt allein in
»Grenzsituationen« zu sich. In diesen Situationen geht es »einzig nur
noch um« das Selbst, das sein Sein »auf sich nehmen mufR«. Diesen
Aspekt der Jasperschen Philosophie nennt Marcuse einen Ausdruck
»der schonsten und tiefsten Kraft seines Werkes«. In der Analyse von
Grenzsituationen wie Tod, Liebe, Kampf, Schuld ... und dem Wagnis
gerade heute jenseits von Psychoanalyse, Charakterologie und derglei-
chen werden »die letzten einsamsten Sphéren der Person« offenbar.
Letztlich transzendiert das existierende Ich zum Nichts, es ist ein
»Sprung in das Leere«, damit wird diese Philosophie zu einer »Philo-
sophie des Scheiterns, allerdings eines Scheiterns »jenseits jedes mog-
lichen Resultats, das allem echten Philosophieren wesentlich ist, sofern
Transzendieren immer ein Sprung ins Nichts, ein Aufbrechen leerer
Rédume ist«. Dennoch geschieht in diesem Transzendieren etwas
Wesentliches »in ihrem Suchen erhellt die suchende Existenz sich und
das Seiende mehr und mehr, bis in dieser Helligkeit...das Sein aufleuch-
tet«. Abschlieend hebt Marcuse den leicht verkennbaren wesentlichen
Unterschied zwischen Jaspers und Heidegger hervor. Bei Heidegger
sind die Kategorien der Existenz »rein ontologisch«, wiahrend sie fiir Jas-
pers eine ethische Dimension haben.

Die Unzulédnglichkeit der Jaspersschen (wie der Heideggerschen)
Philosophie wird hier deutlich am Terminus »Geschichtlichkeit«, die
»Existenzphilosophie hort mit der Konkretisierung des Begriffs der
Geschichtlichkeit eben da auf, wo die eigentlich geféahrliche Problema-
tik anféngt ...« Durch die Unterstellung, daf die »menschliche Existenz
prinzipiell iz jeder geschichtlichen Situation sich zu ihrer eigensten Frei-
heit ermoglichen ... kann ..., aus jeder Situation heraus als sie selbst in
ihrer >Eigentlichkeit« zu existieren vermag, bleibt dieses Denken letzt-
lich >ungeschichtlich<. Die geschichtliche Situation ist bei Jaspers ein
»abstrakter, die konkrete Geschichte transzendierender Begriff«, damit
verfehlt dieses Denken nach Marcuse (in der Tradition von Hegel und
Marx; die hier stillschweigend mitgedacht werden muR) seine eigent-
liche Aufgabe. Von der unverbindlichen Abstraktion »Geschichtlich-

17



keit« aus kann zwar (nicht bei Jaspers, aber bei Heidegger) » Wagnis und
Einsatz der Existenz« fiir beliebige (auch reaktionére) Ziele propagiert
werden, nicht aber die Emanzipation des entfremdeten Daseins in einer
Revolution.

Die zwei Vorlesungsmanuskripte » Deutsche Philosophie zwischen
1871 und 1933« und » Autoritatslehre bei Luther, Calvin und Hobbes«
fiihren franzosische Horer in eine historische Darstellung dieser Gebie-
te unter einem historisch-materialistischen Gesichtspunkt ein. Den
Autoritétslehren von Luther, Calvin und Hobbes weist Marcuse iiber-
zeugend einen Zusammenhang mit der bei Luther beginnenden Losl6-
sung der politischen Ordnung von traditioneller Theologie nach.
Zugleich wird von Luther und noch nachdriicklicher von Calvin die
Pflicht der Biirger zum Gehorsam gegeniiber der Obrigkeit religios legi-
timiert. Wahrend Luther den »inneren Glauben« von dem EinfluR der
weltlichen Obrigkeit freihalt, einen religits begriindeten Widerstand
aber ablehnt, verpflichtet Calvin den Staat auf eine feste Orientierung
an religiosen Dogmen, so dal8 fiir den Untertan bei Verletzung dieser
Regelungen ein Recht auf Gehorsamsverweigerung zumindest denkbar
wird. Einerseits unterwirft Calvin die Pflicht zum Gehorsam auch in den
bestehenden Arbeitsverhaltnissen dem géttlichen Gebot, andrerseits gilt
aber auch: »vergeht sich die amtierende Obrigkeit gegen das Gesetz,
macht sie sich eines Verbrechens schuldig«. Bei ihm wird das » Gesetz
zu einer rationalen Norm, nach der die Amtsfiihrung der Obrigkeit sich
richten muR und nach der sie gepriift werden kann.« In diesen Formu-
lierungen kommt »die Kraft der aufsteigenden biirgerlichen Gruppen zu
Worte, die sich nun stark genug fiihlen, ihre Gestaltung der Daseinsver-
héltnisse als eine dauernde zu stabilisieren, ohne sie unter die irrationa-
le Macht transzendenter und eschatologischer Krifte zu stellen«.

Ganz eindeutig kommt aber die biirgerliche politische Ordnung des
Gemeinwesens erst in der politischen Philosophie von Thomas Hobbes
zum Durchbruch. Bei ihm wird nicht mehr die weltliche Obrigkeit an
die kirchliche Norm gebunden, sondern umgekehrt, allein die souvera-
ne weltliche Obrigkeit trifft die Entscheidung iiber die giiltigen (und ver-
pflichtenden) religiosen Verhaltensnormen. Ganz entscheidend ist
dariiber hinaus, dall Hobbes die Existenz des souverdnen Staates, an
dessen Spitze ein Monarch stehen kann aber auch ein parlamentari-
sches Gremium, aus dem der gemeinsame rationale Wille der ihn kon-
stituierenden Biirger hervorgeht. Ausgangspunkt ist deren Einsicht, dal

18



