
Gerd Lüdemann

Ketzer





Gerd Lüdemann

Ketzer
Die dunkle Seite des Urchristentums



2., verbesserte Auflage
© 2016 zu Klampen Verlag ∙ Röse 21 ∙ 31832 Springe

www.zuklampen.de

Umschlaggestaltung: GROOTHUIS. GESELLSCHAFT DER IDEEN 
UND PASSIONEN MBH für Kommunikation, Marketing und Gestaltung

Satz: Germano Wallmann ∙ Gronau ∙ www.geisterwort.de
Druck: Bookfactory Buchproduktion GmbH ∙ Bad Münder

Dieses Buch ist zuerst 1996 im Radius Verlag unter dem Titel 
Ketzer. Die andere Seite des frühen Christentums erschienen.

ISBN 978-3-86674-531-5

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 

in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten 
sind im Internet über ‹http://dnb.dnb.de› abrufbar.



Inhalt

Vorwort 7

Verständigung mit der Leserschaft 8

Kapitel 1:
Einleitung, Methode und Interesse 12

Kapitel 2:
Irenäus von Lyon und Tertullian von Karthago, 
die wichtigsten Ketzerbestreiter aus der christlichen Frühzeit 36

Kapitel 3:
Wie aus Ketzerbestreitern Ketzer wurden
oder: Die Jerusalemer Judenchristen 
in den ersten beiden Jahrhunderten  52

Kapitel 4:
Der einzige Ketzer aus der ältesten Zeit
oder: Ein menschlicher Paulus 94

Kapitel 5:
Ketzereien um das Pauluserbe 147

Kapitel 6:
Der Erzketzer Markion und seine Zeit 203

Kapitel 7:
Ketzereien im johanneischen Schrifttum 229

Kapitel 8:
Die Entstehung des apostolischen Glaubensbekenntnisses 248

Kapitel 9:
Die Entstehung des neutestamentlichen Kanons 259

Kapitel 10:
Das Christentum der ersten beiden Jahrhunderte, Jesus und wir 278



Anhänge:
1.	 Justin, Dialog mit dem Juden Tryphon 46,1–2; 47,1–5 290
2.	 Der 3. Korintherbrief 292
3.	 Der Rheginusbrief aus Nag Hammadi 294

Beigaben zur Forschungslage:
1. 	 Die Aufnahme von Walter Bauers Buch
	 über Rechtgläubigkeit und Ketzerei 298
2. 	 Die Jerusalemer Judenchristen 299
3. 	 Paulus 302
4. 	 Falsche Verfasserangaben im frühen Christentum 304
5. 	 Die Pastoralbriefe 305
6. 	 Der 3. Korintherbrief 306
7. 	 Markion 307
8. 	 Johanneische Schriften 309
9. 	 Das apostolische Glaubensbekenntnis 312
10.	Die Entstehung des neutestamentlichen Kanons 313

Literaturverzeichnis 316



7

Vorwort

Auf vielfachen Wunsch lege ich hiermit die 2. Auflage meines Buches 
»Ketzer. Die andere Seite des frühen Christentums« (1. Aufl. 1995) 
vor. Ich nutze dabei die Gelegenheit, einen neuen Untertitel einzu-
führen. Er lautet nun: »Die dunkle Seite des Urchristentums« und 
betont so dessen Anteile am Irrationalen in den ersten beiden Jahr- 
hunderten n. Chr.

Für den Druck habe ich die 1. Auflage durchgesehen sowie Litera-
tur ergänzt und gestrichen. Abgekürzt zitierte Titel sind im Literatur-
verzeichnis jeweils vollständig nachgewiesen.

Die Arbeit ist in mancher Hinsicht ein Fachbuch mit einem reichen 
Anmerkungsapparat, der jetzt unter dem Haupttext steht. Ich habe die 
Schrift so abgefasst, dass interessierte Nicht-Theologen die Gedanken 
nachvollziehen und sich ein eigenes Urteil bilden können. Angesichts 
der rechtlichen Bindung der deutschen universitären Theologie an das 
Dogma der Kirche ist das auch bitter nötig.

Walter Höfig danke ich für eine kritische Durchsicht des Textes.

Gerd Lüdemann



8

Verständigung mit der Leserschaft

Der Gegenstand dieses Buches beschäftigt mich seit der Promotion in 
Göttingen im Jahr 1975 über Simon den Magier1. Von ihm ist zuerst in 
Apg 8 die Rede. Er gilt als erster christlicher Ketzer. In der Folgezeit 
habe ich das Thema in mehreren Monographien und Aufsätzen weiter 
vertieft.2

Einzelne Kapitel entstanden während der Mitarbeit am McMaster-
Forschungsprojekt über »Normative Selbstdefinition im frühen Chris- 

1  Gerd Lüdemann: Untersuchungen zur simonianischen Gnosis, GTA 1, 1975; vgl. 
meine Zusammenfassung und Weiterführung: The Acts of the Apostles and the Begin-
ning of Simonian Gnosis, in: NTS 33. 1987, S. 420–426 (Lit.). Ein wichtiger Beitrag zu 
Simon Magus stammt von Klaus Berger: Propaganda und Gegenpropaganda im frühen 
Christentum: Simon Magus als Gestalt des samaritanischen Christentums, in: Reli-
gious Propaganda and Missionary Competition in the New Testament World. Essays 
Honoring Dieter Georgi, NT.S 74, 1994, S. 313–317 (= ders.: Theologiegeschichte des 
Urchristentums. Theologie des Neuen Testaments, 1994, S. 159–162). Sein Fazit lau-
tet: »Was man bislang für eine exotische Häresie gehalten hat (die ›Gnosis‹ des Simon 
Magus) ist seinem Ursprung nach ein Schisma unter samaritanischen Christen. Lukas 
konstatiert nur, dass es dort nicht-apostolische Christen gibt« (S. 316). Später habe 
»der weitere Weg der schismatischen samaritanischen Christen in die Gnosis« geführt 
(ebd.). Bergers Beitrag ist ohne Anwendung redaktionskritischer Fragestellung und 
unter Ignorierung der Traditionsgeschichte der simonianischen Gnosis geschrieben, 
die – so der Konsens der Forschung – erst sekundär christliche Züge übernommen hat 
hat. Ferner kann man nicht ernsthaft bestreiten, dass die Aussage der Taufe Simons 
(Apg 8,13) auf seine Gegner zurückgeht, die damit seine Unterlegenheit gegenüber 
christlichen Missionaren wie Philippus ausdrücken wollen. Hier rächt sich Bergers 
ungeklärtes Vertrauen in die historische Zuverlässigkeit der Apg. Lt. Berger ist frei-
lich Plausibilität »für eine geschichtliche Rekonstruktion das einzige Kriterium« (Ber-
ger, Theologiegeschichte, S. 133). Doch ließe sich damit frei nach Hans Conzelmann 
auch die Geschichtlichkeit der Erzählungen von Karl May beweisen. Und was heißt 
es konkret, wenn Berger sagt: »Wir vertrauen uns … den lukanischen Berichten an, 
allerdings keinesfalls naiv« (Berger, Theologiegeschichte, S. 141)? Um nicht missver-
standen zu werden: Im Gegensatz zu weiten Teilen der redaktionskritischen Forschung 
halte ich den Geschichtswert der Apg für hoch, und zwar den historischen Wert der 
von ihrem Vf. benutzten Traditionen (vgl. Gerd Lüdemann: Das frühe Christentum 
nach den Traditionen der Apostelgeschichte. Ein Kommentar, 1987). Von hier ist es 
freilich ein langer Weg zu Bergers Umgang mit der Apg!

2  Die wichtigsten sind: Paulus, der Heidenapostel, Bd. II: Antipaulinismus im frühen 
Christentum, FRLANT 130, 1983 (21990); Zur Geschichte des ältesten Christentums in 
Rom. I. Valentin und Marcion II. Ptolemäus und Justin, in: ZNW 70. 1979, S. 86–114; 
Zum Antipaulinismus im frühen Christentum, in: EvTh 40. 1980, S. 437–455.



9

tentum und Judentum« in Hamilton/Ontario (1977–1979), andere 
bildeten die Grundlage von Vorträgen in der June Ramsey Sunday 
School Class der First Presbyterian Church in Nashville/Tennessee 
und wurden später in Vorlesungen sowie Seminaren an der Vanderbilt 
Divinity School und in Göttingen weiter ausgearbeitet.

Die z. T. heftigen Auseinandersetzungen in Kirche, Theologie und 
Öffentlichkeit um mein Buch »Die Auferstehung Jesu. Historie, Er- 
fahrung, Theologie«3 sind der Kontext, dem dieses Werk angehört. 
In der genannten Kontroverse wurde eine schwerwiegende Unwis-
senheit4 der Kritiker im geschichtlichen Bereich deutlich, gleichzei-
tig aber auch ein Auseinanderbrechen von Glaube und Wissenschaft. 
Aus Interesse an der historischen Wahrheit und am Christentum selbst 
schien es nötig, nach der Auferstehung einen weiteren Pfeiler von Kir-
che und Theologie, und zwar die Heilige Schrift und ihre Autorität, 
unter die Lupe zu nehmen. 

Ausgangspunkt dieser Untersuchung ist die bereits von Gotthold 
Ephraim Lessing (1729–1781) in seinem Streit mit dem Hamburger 
Hauptpastor Johann Melchior Goeze (1717–1786) entwickelte Ein-
sicht, dass christlicher Glaube und christliche Kirche bereits bestan-
den, bevor es eine heilige Schrift des Neuen Testaments gab.5 Dem-
nach ist »das Neue Testament … ein Werk der katholischen Kirche, 
und die Berufung auf neutestamentliche Schriften als an sich glau-
bensverbindlich … ein Dogma der katholischen Kirche. Daraus 
mag … jeder den Schluss ziehen, den er für gut und richtig hält.«6

Demgegenüber kann man den Eindruck gewinnen, dass dies in Kir-
che und Theologie zwar bekannt, aber in seinen Konsequenzen nicht 
erfasst und der Öffentlichkeit verschwiegen worden ist. 

Es steht aber nun einmal fest: Die Heilige Schrift ist eindeutig 
Menschenwort (und nicht Gotteswort), von Menschen zu einer Zeit 
zusammengestellt, als das Christentum seine Anfänge bereits hinter 

3  Gerd Lüdemann: Die Auferstehung Jesu. Historie, Erfahrung, Theologie, Göttingen 
1994; Neuausgabe Stuttgart 1994. Wo im Folgenden aus diesem Buch zitiert wird, 
gebe ich hochgestellt zuerst die Seitenangabe nach der ersten Auflage, dann nach der 
Neuausgabe.

4  Man vgl. Adolf Harnack: Lehrbuch der Dogmengeschichte III, 1890, S.  VIII. 
Harnack äußert hier den Wunsch, »die eigentliche Grossmacht in den theologischen 
Kämpfen der Gegenwart brechen zu helfen – die Unwissenheit«.

5  Gotthold Ephraim Lessing: Werke. Achter Band. Theologiekritische Schriften III. 
Philosophische Schriften, 1979, S. 309–313 und S. 335–341.

6  Gustav Krüger: Die Entstehung des Neuen Testaments, 1896, S. 26.



10

sich gelassen hatte. Sie ist die Sammlung der siegreichen Partei, die 
die Dokumente der unterlegenen Gruppen aussortiert, unterdrückt und 
schließlich vernichtet hat.7 

Gerade unter diesem Gesichtspunkt sind die aufsehenerregenden 
Funde im oberägyptischen Nag Hammadi von 1945, welche über die 
jüngste Diskussion um die Schriftrollen vom Toten Meer8 in den Hin-
tergrund getreten und seit 1977 vollständig in englischer Übersetzung 
zugänglich sind9, ein unentbehrliches Korrektiv, um bei gleichzei-
tiger Berücksichtigung der schon vorher vorhandenen Quellen eine 
unparteiliche Sicht der christlichen Anfänge zu gewinnen. Während 
die Forschung sich vor dem Nag-Hammadi-Fund fast ausschließlich 
damit begnügen musste, aus polemischen Traktaten der Kirchenväter 
die von ihnen bekämpften Lehren zu erschließen, hat sich die Lage 
nunmehr gründlich geändert. Die »Ketzer« sprechen für sich selbst, 
und wir erhalten Gelegenheit, ja, sind in die Pflicht genommen, unsere 
Vorstellungen von den christlichen Ursprüngen zu prüfen und zu 
korrigieren.10 

7  Hingewiesen sei auf Karlheinz Deschner: Kriminalgeschichte des Christentums, 
Band 3, 1996, S. 547–590 (»Vernichtung«).

8  Vgl. Hartmut Stegemann: Die Essener, Qumran, Johannes der Täufer und Jesus. Ein 
Sachbuch, 41994.

9  The Nag Hammadi Library in English. Translated by members of the Coptic Library 
Project of the Institute for Antiquity and Christianity, 1977. Diese Übersetzung liegt 
mir in 3., überarbeiteter Auflage vor (1988). Es war ein wahrlich historischer Augen-
blick, als auf dem Jahrestreffen der Society of Biblical Literature in San Francisco 
im Dezember 1977 diese Pioniertat nordamerikanischer Bibelwissenschaft der Öffent-
lichkeit übergeben wurde. Daran wurde deutlich, dass die einstige Vorherrschaft deut-
scher Exegese ein für allemal ihr Ende gefunden hatte. Allerdings ist auch klar, dass 
sich die deutsche Bibelwissenschaft in der Epoche Adolf von Harnacks die Gelegen-
heit einer zügigen Übersetzung dieses bahnbrechenden Fundes nicht hätte nehmen 
lassen. Die erste deutsche Gesamtübersetzung stammt von Gerd Lüdemann/Martina 
Janßen: Bibel der Häretiker. Die gnostischen Text von Nag Hammadi, 1997. Vorab 
heranzuziehen ist jetzt immer Nag Hammadi Deutsch 1./2. Band 2001/2003, hg. von 
Hans-Martin Schenke u. a.

10  Vgl. dazu u. a. James M. Robinson: Die Bedeutung der gnostischen Nag Hammadi 
Texte für die neutestamentliche Wissenschaft, in: Religious Propaganda and Missio-
nary Competition in the New Testament World. Essays Honoring Dieter Georgi, NT.S 
74, 1994, S. 23–41. James D. G. Dunn (The Partings of the Ways. Between Christia-
nity and Judaism and their Significance for the Character of Christianity, 1991) erklärt 
pauschal – ohne selbst eine einzige Nag-Hammadi-Schrift bearbeitet zu haben –, dass 
die Texte keine Bedeutung für eine vorchristliche Erlöservorstellung hätten. Er fährt 
fort: »Das Nag-Hammadi-Fieber, das einige Neutestamentler befallen hat, entspricht 



11

Fast möchte man in Anlehnung an Friedrich Nietzsche sagen, dass 
wir uns durch diese Funde in Bezug auf die Geschichte des Urchris-
tentums wieder im Jugendzeitalter der Wissenschaft befinden und der 
Wahrheit wie einer schönen Fee, die uns geradezu verzaubert, nach-
gehen können. »(W)ie anders reizt dies an, als wenn alles Wesentli-
che gefunden ist und nur noch eine kümmerliche Herbstnachlese dem 
Forscher übrigbleibt (welche Empfindung man in einigen historischen 
Disziplinen kennenlernen kann).«11

Ich habe das vorliegende Buch aber auch publiziert, um den Blick 
auf Jesus zu lenken, und zwar aus der Überzeugung heraus: Das 
Christentum aller Zeiten muss sich zu Jesus von Nazareth in eine 
Beziehung setzen können, wenn es glaubwürdig sein will. Dies gilt 
für die Anfänge der christlichen Religion, die an Jesus zu messen sind, 
ebenso wie für alle späteren Entwicklungen. Diese Berufung auf Jesus 
kann heute allerdings nicht ohne Folgen sein, sondern verlangt der 
theologischen Wissenschaft und der Kirche nach Jahrzehnten massi-
ver Beeinflussung durch Kerygma- bzw. dialektische Theologie Ver-
änderungen ab.12

Im Folgenden geht es aber auch darum, eine andere, unbekannte 
Seite des Christentums nachzuzeichnen. Ich möchte neugierigen 
Christen ihr Eigenes als ein Fremdes zeigen, um so zum eigentlich 
Christlichen hinzulenken.

dem Mandäer-Fieber einer früheren Generation. Es ist ein anhaltender Virus, aber wir 
sind guter Hoffnung, dass gesunde historische Kritik es in absehbarer Zeit abschütteln 
wird« (S. 11, Übersetzung vom Vf.). Nun ist die Frage einer vorchristlichen Erlöser-
gestalt gewiss nicht der einzige Punkt, in dem die Nag-Hammadi-Texte Aufschluss 
für die Interpretation des Neuen Testaments geben. Andererseits befremdet der abso-
lutistische Ton, mit dem Dunn sein Votum ausspricht. Dass zumindest in Deutschland 
etwas mehr »Nag-Hammadi-Fieber« angebracht wäre, zeigt die vielgelesene Einlei-
tung in das Neue Testament von Udo Schnelle: Einleitung in das Neue Testament, 
UTB 1830, 1994, die die Nag-Hammadi-Texte nur gelegentlich streift und an keiner 
Stelle auf das Thomas-Evangelium eingeht, dessen ältere Teile höchstwahrscheinlich 
in die vorsynoptische Tradition und teilweise auf Jesus selbst zurückgehen. Man vgl. 
die eindrucksvollen Analysen bei Robert W. Funk/Roy W. Hoover/The Jesus Seminar: 
The Five Gospels. The Search for the Authentic Words of Jesus, 1993, S. 471–532 
und vorher im deutschen Sprachraum Philipp Vielhauer: Geschichte der urchristlichen 
Literatur, 1975, S. 618–635.

11  Friedrich Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches I 257 (Werke in drei Bän-
den, hrsg. von Karl Schlechta, Erster Band, 1954 [= 1994], S. 604).

12  Vgl. Ulrich Luz, in: Pinchas Lapide/ders.: Der Jude Jesus. Thesen eines Juden. 
Antworten eines Christen, 1979, S. 160f.



12

Kapitel 1:
Einleitung, Methode und Interesse1

Die Geschichte des Urchristentums2 will den historischen Ablauf der 
ersten beiden christlichen Jahrhunderte darstellen. Sie behandelt die 
durch Jesu Auftreten eingeleitete erste Phase der Kirchengeschichte. 
Ihr Ende3 liegt dort, wo der Konsolidierungsprozess der frühchristli-
chen Gruppen abgeschlossen ist, dogmatische und ethische Normen 
über richtig und falsch, gut und böse sowie der Kanon entwickelt 
worden sind, mit der Entstehung des monarchischen Episkopats eine 
Machtstellung der frühchristlichen Gemeinden bzw. ihres Bischofs 
gegenüber Gegnern ausgebildet ist und sich Sanktionen wirklich 
durchsetzen lassen.4 Diese Abgrenzung lässt sich weiter historisch 

1  In Kapitel 1 verwende ich wörtlich Material aus Gerd Lüdemann: Das Urchris-
tentum. Eine kritische Bilanz seiner Erforschung, 2002, S.143–157 (»Über profane 
Geschichte des Urchristentums«), ohne das jedes Mal nachzuweisen.

2  Stefan Alkier (Urchristentum. Zur Geschichte und Theologie einer exegetischen 
Disziplin, BHTh 83, 1993) bietet eine umfassende Forschungsgeschichte zum Begriff 
»Urchristentum« und schlägt deswegen zu positiver Bewertung vor, künftig auf ihn zu 
verzichten. (Der »überwiegende Eindruck der Einheit, Ursprünglichkeit, Originalität, 
Normativität [sc. prägt sich ein], wenn man den Begriff Urchristentum weiterhin ver-
wendet« [S. 264].) An seine Stelle solle der angeblich bereits geläufige Begriff »Früh-
christentum« treten. Ich halte diesen Vorschlag einer Sprachregelung für künstlich.

3  Vgl. dazu zuletzt Jürgen Becker: Das Urchristentum als gegliederte Epoche, SBS 
155, 1993. Er schließt die Epoche des Urchristentums m. E. zu früh ab und sieht in den 
Jahren 120 und 130 n. Chr. »das Übergangsfeld …, das die Grenze für das Urchris-
tentum als terminus ad quem abgibt« (S. 12). Richtig dagegen Henning Paulsen: Zur 
Wissenschaft vom Urchristentum und der alten Kirche – ein methodischer Versuch, 
in: ZNW 68. 1977, S. 200–230, hier S. 210: »Der Übergang vom Urchristentum zur 
alten Kirche, wie er sich exemplarisch im Abschluß der Kanonisierung erkennen läßt, 
vollzieht sich in den Jahren von 150–180.« Zur weiteren Begründung s. das Folgende.

4  In der Literatur und im allgemeinen theologischen und kirchlichen Bewusstsein herr-
schen zur Zeit freilich andere Einteilungen vor, z. B. die in eine apostolische und eine 
nachapostolische Zeit, vgl. nur Leonhard Goppelt: Die apostolische und nachaposto-
lische Zeit, KIG A, 2. Aufl., 1966, von denen ich in dieser Darstellung absehe, auch 
wenn sie nicht als Werturteil, sondern lediglich als chronologische Begriffe gemeint 
sind: Begründung: Der Begriff ›apostolische Zeit‹ »ist eine Idee, das Produkt eines 
freilich schon früh konstruierten Geschichtsbildes. Natürlich bildeten Anhänger Jesu 
nach seinem Tod bzw. nach Ostern den Kern der Urgemeinde; deren Gründung ist 
identisch mit der Konstituierung des Kreises der Zwölf (1. Kor 15,3ff.). Aber die Zwölf 
sind nicht ›die zwölf Apostel‹. Diese Vorstellung wird erst in ›nachapostolischer‹ Zeit 



13

damit begründen, dass gegen Ende des 2. Jh.s ein Versiegen der münd-
lichen, mit Jesus genetisch zusammenhängenden Traditionen festzu-
stellen ist und sich wissenschaftliche christliche Theologie – wenn sie 
mehr als bloße Rekonstruktion von Vergangenheit ist – durch Rück-
bezug auf Jesus ihrer Ursprünge vergewissern5 muss.6 Das trifft selbst 
angesichts des Befundes zu, dass nicht geringe Teile der frühchristli-
chen Literatur, wie z. B. die Briefe des Ignatius von Antiochien7, ohne 
Rückgang auf den historischen Jesus auskommen, denn dieser bleibt 
– geschichtlich gesehen – der entscheidende Auslöser der christlichen 
Bewegung.8

entworfen, und damit wird die ›apostolische‹ Zeit geschaffen. Die Zwölf sind ohne 
konkrete Wirkung auf die Theologie und überhaupt auf die Gestalt der Kirche. Wirk-
sam werden sie nur als Idee« (Hans Conzelmann: Grundriß der Theologie des Neuen 
Testaments, 4. Aufl., Tübingen 1987, S.  332; vgl. ders.: Die Frage der Einheit der 
neutestamentlichen Schriften, in: J. M. Hollenbach/Hugo Staudinger [Hrsg.]: Moderne 
Exegese und historische Wissenschaft, 1972, S. 67–76, hier S. 69f, und die im selben 
Sammelband dokumentierte Diskussion um die »Idee« des apostolischen Zeitalters 
[S. 143–145]). Der wissenschaftlichen Theologie kann es aber nur um Begriffe gehen, 
die aus dem Gegenstand selbst erwachsen und nicht, wie im Falle des »apostolischen 
Zeitalters«, Fiktionen der dritten (!) frühchristlichen Generation sind. Ebenso sind Aus-
drücke wie »neutestamentliche« bzw. »nachneutestamentliche Zeit« oder gar »neu-
testamentliches Zeitalter«, die in der Literatur grassieren, strikt zu meiden, soweit sie 
historische Epochen bezeichnen sollen, denn ein Neues Testament hat es damals noch 
gar nicht gegeben. Zur näheren Begründung siehe das Folgende.

5  »Hängt das Christentum unmittelbar an der differenzierten Geschichte des irdischen 
Jesus und an der ursprünglichen Erinnerung an sie, so kommt im Rahmen christlicher 
Theologie und Kirche jenen Schriften eine besondere und unersetzbare Bedeutung zu, 
die authentisches Ursprungswissen von der irdischen Erscheinung Jesu beinhalten« 
(Gunther Wenz: Sola Scriptura? Erwägungen zum reformatorischen Schriftprinzip, 
in: Jan Rohls/ders. [Hrsg.]: Vernunft des Glaubens. Wissenschaftliche Theologie und 
kirchliche Lehre [FS Wolfhart Pannenberg], 1988, S. 540–567, hier S. 564).

6  Man vgl. jetzt aber Falk Wagner: Zur gegenwärtigen Lage des Protestantismus, 
1995, S. 83: »Die Behauptung, die historischen Anfänge des Christentums verbürgten 
zugleich seinen normativen Ursprung und seine die Zeiten überdauernde Geltung, läßt 
sich argumentativ nicht rechtfertigen … Die Anfänge einer neuen Bewegung … sind 
in der Regel noch arm und unentfaltet.« Auch eine raumzeitliche Nähe zu Jesus sei 
unbefriedigend »und darf für die gedankliche Explikation des nichtsinnlichen Gehalts 
›Jesus der Christus‹ keine konstitutive Rolle spielen« (S. 84).

7  Dort, wo er ein Jesuswort zitiert (IgnSmyrn 3,2), ist es ausgerechnet nicht kanonisch 
und stammt aus apokryphen Schriften über den »auferstandenen« Jesus. Zum Text 
dieses Jesuswortes vgl. unten S. 252f.

8  »Die Geschichte des frühen Christentums ist historisch nur dann plausibel zu 
machen, wenn man von Jesus selbst ausgeht und diese Geschichte dort beginnen läßt« 
(Berger, Theologiegeschichte, S. 103).



14

In dieser Phase des frühen Christentums wurden die Weichen für 
das gestellt, was man später als christlich ansah. In ihr schälte sich 
das Christentum als eigene Erscheinung heraus. Für sie gilt, was 
Johann Salomo Semler (1725–1791) zuerst entdeckt9 und Gotthold 
Ephraim Lessing (1729–1781) weiter vertieft hat, dass es in dieser 
Zeit schon christlichen Glauben und eine christliche Kirche gegeben 
hat, bevor überhaupt ein Neues Testament existierte.10 Insofern behält 
die Geschichte des Urchristentums eine herausragende Bedeutung 
gegenüber den nachfolgenden Epochen. An ihr können grundlegende 
christliche Prinzipien erkannt werden, und nur in dieser Phase des 
Christentums finden sich Jesustraditionen, die nicht ausschließlich 
literarisch (etwa durch Evangelien) vermittelt sind. Diese Frühzeit des 
Christentums ist rein historisch zu erforschen – fast könnte man sagen, 
sie sei zunächst unsere Bibel –, ist doch das Schriftprinzip11 durch die 
Auflösung des Inspirationsdogmas für die wissenschaftliche Theolo-
gie ein für allemal zur vergangenen Größe geworden.

Dies sei in enger Anlehnung Wolfhart Pannenbergs Aufsatz »Die 
Krise des Schriftprinzips« aus dem Jahr 1962 erläutert.12 Unter 

9  Vgl. Johann Salomo Semler: Abhandlung von freier Untersuchung des Canons, 
4 Bände, 1771–75; dazu Gottfried Hornig: Die Anfänge der historisch-kritischen 
Theologie. Johann Salomo Semlers Schriftverständnis und Luther, FSThR 8, 1961; 
Werner Georg Kümmel: Das Neue Testament. Geschichte der Erforschung seiner Pro-
bleme, OA III/3, 21970, S. 73–81 (Leseproben und aufschlussreiche Erläuterungen).

10  Vgl. Adolf Harnack: Beiträge zur Einleitung in das Neue Testament V: Über den 
privaten Gebrauch der heiligen Schriften in der alten Kirche, 1912, S. 9 (über die mit 
Semler anhebende historische Kritik der Bibel): »Von da an hat die Auflösung des 
orthodoxen Protestantismus begonnen; von da an hat er sich von der Last des Buchsta-
bens, von der Last der Bibel, zu befreien vermocht, um dafür die Bibel als geschicht-
liche Urkunde der Religion und als Buch des Trostes ohne Schrecken einzutauschen.«

11  Man vgl. dazu den auf den Dresdener Theologenkongress aus dem Jahre 1990 
zurückgehenden Band: Hans Heinrich Schmid/Joachim Mehlhausen (Hrsg.): Sola 
Scriptura. Das reformatorische Schriftprinzip in der säkularen Welt, 1991; Richard 
Ziegert (Hrsg.): Die Zukunft des Schriftprinzips, Bibel im Gespräch 2, 1994. Ziegert 
spricht vom »inhaltlichen Desaster des Dresdener Theologenkongresses« (S. 8) und 
will mit dem von ihm herausgegebenen Buch »nicht bei dessen Aporien stehenblei-
ben« (ebd.). Als herausragendes Beispiel eines Neuaufbruchs in dem von Ziegert her-
ausgegebenen Band ist zu nennen Falk Wagner: Auch der Teufel zitiert die Bibel. Das 
Christentum zwischen Autoritätsanspruch und Krise des Schriftprinzips (S. 236–258), 
ein Aufsatz, der in Wagner, Lage, S. 68–88, wiederabgedruckt wurde.

12  Wolfhart Pannenberg: Die Krise des Schriftprinzips (1962), in: ders.: Grundfragen 
systematischer Theologie. Gesammelte Aufsätze I, 21971, S. 11–21. Nachweise aus 
diesem Aufsatz werden im Text in Klammern gegeben. Hingewiesen sei ferner auf 



15

Berufung auf den exegetisch eindeutigen Wortsinn der Schrift habe 
Luther den Kampf gegen das päpstliche Lehramt aufgenommen, und 
zwar in der Überzeugung, seine eigenen exegetischen Ergebnisse 
seien identisch mit der »›Sache‹ der Schrift, wie sie in der Person 
und Geschichte Jesu Christi zusammengefaßt und in den Dogmen 
der Kirche entfaltet ist« (S. 14). Diese Gewissheit lag seinem herme-
neutischen Grundsatz von der Selbstevidenz oder Klarheit der Schrift 
zugrunde.13 

»Die Lehre von der Klarheit der Schrift führte notwendig zu der 
Forderung, daß jeder theologische Satz durch historisch-kritische 
Schriftauslegung zu begründen sei« (S.  14f). Gleichwohl habe die 
historisch-kritische Exegese die Grundlagenkrise heraufbeschworen, 
vor der wir heute ständen. War für Luther der Wortsinn der Schrif-
ten noch identisch mit ihrem historischen Gehalt, so sei hingegen für 
uns beides auseinandergerückt; »das Bild der verschiedenen neutes-
tamentlichen Verfasser von Jesus und seiner Geschichte kann nicht 

den Aufsatz des Pannenberg-Schülers Wenz, Sola. Wenz gibt ein lehrreiches Refe-
rat des lehramtlichen Schriftverständnisses der römisch-katholischen Kirche, arbei-
tet die reformatorische Schrifttheologie heraus und unternimmt den Versuch einer 
Reformulierung des reformatorischen Schriftprinzips unter neuzeitlichen Bedingun-
gen. Von vornherein stellt Wenz heraus, dass ohne (Pannenbergs) auferstehungs-
theologische Perspektive »auch das Schriftproblem keiner angemessenen Lösung 
zugeführt werden kann« (S. 541). Die uneingeschränkt positive Sicht Semlers berührt 
angenehm: Semler entlarve »die stillschweigende Annahme zumindest der strengen 
Verbalinspirationstheoretiker unter den altprotestantischen Theologen, es habe von 
Anfang an einen abgegrenzten, unveränderlichen Kanon gegeben, als anachronisti-
sche Fiktion« und »gelangt zu der ›Feststellung, daß erst im zweiten Jahrhundert mit 
der Sammlung der neutestamentlichen Schriften begonnen wurde, daß die allmählich 
entstehenden Kanonverzeichnisse der einzelnen Kirchenprovinzen sehr verschiedenen 
Umfang besessen haben und daß die Abgrenzung des Kanons zu der nun bekannten 
Gestalt die Folge eines jahrhundertelangen Prozesses, rivalisierender Traditionen und 
kirchlicher Kompromisse gewesen ist‹« (S. 555; Wenz zitiert hier Hornig, Anfänge, 
S.  60). Wenz erklärt zwar, dass »das erste Wort der Theologie gegenüber der his-
torischen Wissenschaft nicht ein negativ-immunisierendes, sondern ein positiv-auf-
geschlossenes« (S. 561) sein müsse. Dennoch habe »jede Anschauung des irdischen 
Lebens des gekreuzigten Jesus von Nazareth, um theologisch angemessen und soterio-
logisch hilfreich zu sein, das Ostergeschehen zur unhintergehbaren Voraussetzung« 
(S. 562). Gegenfrage: Was ist denn Ostern konkret? Wenz’ Lehrer Pannenberg hat dies 
wenigstens noch zu beantworten versucht.

13  Vgl. Friedrich Beißer: Claritas scripturae bei Martin Luther, 1966; Rudolf Herr-
mann: Von der Klarheit der Heiligen Schrift. Untersuchungen und Erläuterungen 
über Luthers Lehre von der Schrift in De Servo Arbitrio, 1958; Reinar Bring: Luthers 
Anschauung von der Bibel, 1951.



16

mehr ohne weiteres als identisch mit dem tatsächlichen Hergang der 
Ereignisse gelten … Luther konnte noch seine eigene Lehre mit dem 
wörtlichen Inhalt der biblischen Schriften gleichsetzen. Für uns hin-
gegen ist der historische Abstand jeder heute möglichen Theologie 
vom urchristlichen Zeitalter unübersehbar und zur Quelle der uns am 
meisten bewegenden theologischen Probleme geworden« (S. 15). 

Anders gesagt: Die Kluft zwischen historischem Faktum und sei-
ner Bedeutung, zwischen Historie und Verkündigung, zwischen 
Geschichte Jesu und dem vielfältigen Bild von seiner Geschichte im 
Neuen Testament14 macht es unmöglich, die Inspiriertheit der ntl. 
Schriften ernsthaft weiter zu vertreten oder gar Wort Gottes und Hei-
lige Schrift gleichzusetzen.15

Abgrenzungen und positive Konstruktion

Aus diesen Einsichten ergeben sich drei polemische Abgrenzungen 
und entsprechende Konsequenzen für den Ansatz des vorliegenden 
Buches: 

Die erste Abgrenzung bezieht sich auf eine Wort-Gottes-Theolo-
gie, nach der »eine methodisch zu erhebende autoritative Offenbarung 
dem christlichen Lehrvortrag einen objektiven Grund verleihe.«16 Hier 
werden dogmatische Inhalte vorausgesetzt, die der geschichtlichen 
Frage gar nicht mehr zugänglich sind, und jegliche historische Unter-
suchung sieht sich zur Hilfswissenschaft herabgestuft. Denn solche 

14  Vgl. auch Ulrich Luz: Einheit und Vielfalt neutestamentlicher Theologien, in: 
ders./Hans Weder: Die Mitte des Neuen Testaments. Einheit und Vielfalt neutesta-
mentlicher Theologie (FS Eduard Schweizer), 1983, S. 142–161.

15  Ähnlich heute wieder Reinhard Slenczka: Kirchliche Entscheidungen in theolo-
gischer Verantwortung. Grundlagen – Kriterien – Grenzen, 1991: Es sei verfehlt zu 
sagen, »(d)ie Heilige Schrift enthalte Gottes Wort in menschlicher Rede« (S. 59), sie 
sei aber nicht Wort Gottes, denn mit »dieser Auffassung werden Geist und Buchstaben 
in der Heiligen Schrift getrennt« (ebd.). Vielmehr gelte: »Die Heilige Schrift Alten 
und Neuen Testaments ist das Wort des Dreieinigen Gottes, in dem er sich zu erken-
nen gibt, durch das er gegenwärtig ist, spricht und handelt« (S. 38). Vgl dazu meine 
Ausführungen: Zwischen Karfreitag und Ostern, in: Hansjürgen Verweyen (Hrsg.): 
Osterglaube ohne Auferstehung? Diskussion mit Gerd Lüdemann, QD 155, 21995, 
S. 13–46, hier S. 14–16.

16  Emanuel Hirsch: Verkündigung und Zwiesprache, in: Joachim Ringleben (Hrsg.): 
Christentumsgeschichte und Wahrheitsbewußtsein. Studien zur Theologie Emanuel 
Hirschs, TBT 50, 1992, S. 247–254, hier S. 247.



17

verobjektivierende Theologie gerät früher oder später in den Bann des 
Supranaturalismus und überspringt damit nicht nur die Geschichtlich-
keit antiker Menschen, von denen die biblischen Schriften verfasst 
wurden, sondern auch die Geschichtlichkeit heutiger Zeitgenossen, 
die das Wort von damals vernehmen. Für solche dogmatische Theolo-
gie ist das schillernde, funkelnde Leben, das zu erfassen sich die his-
torische Betrachtung bemüht, dann nur noch farb- und bedeutungslos.

Die zweite Abgrenzung betrifft eine Kerygmatheologie17, nach 
der Theologie im wesentlichen Schriftauslegung ist.18 Ihre Vertre-
ter lehnen es ab, schwerpunktmäßig auf die Geschichte hinter den 
Texten zu sprechen zu kommen19, in der die ntl. Verkündigung wur-
zelt. Dies sei historisch vielleicht interessant, theologisch aber ille-
gitim, da »alle den Text hinterfragende Rekonstruktion nur so lange 
ihr Daseinsrecht behält, als sie sich der den Text respektierenden 
Interpretation kompromißlos unterordnet.«20 Statt der Aufgabe einer 
historischen Rekonstruktion wollen sie sich bewusst der Anrede 
und dem Anspruch der ntl. Zeugen stellen und beziehen hieraus das 
Unterscheidungskriterium zwischen Theologie und Historie.21 Nicht 
zufällig hat diese Richtung auch keine eigentliche Geschichte des 
Urchristentums hervorgebracht.22

17  Sie ist die exegetische Variante der Wort-Gottes-Theologie und eng mit ihr ver-
wandt.

18  Hans Conzelmanns Aufsatzsammlung aus dem Jahre 1974 (BEvTh 65) trägt nicht 
zufällig den Titel »Theologie als Schriftauslegung«. Zur Frage, ob Theologie notwen-
digerweise Exegese sein müsse, vgl. man die trefflichen Ausführungen von Hans Joa-
chim Dörger: Kirche in der Öffentlichkeit, 1979, S. 86–88.

19  Vgl. den Volksmund: »hinter eine Sache kommen« bzw. »dahinter kommen«, d. h., 
den eigentlichen Sachverhalt, die wahre Geschichte entdecken. Die deutsche Sprache 
enthält in den angeführten Wendungen bereits das, was später mit dem »hermeneuti-
schen Verdacht« auf den Begriff gebracht wurde.

20  Günter Klein: Rekonstruktion und Interpretation, BEvTh 50, 1969, Vorwort. Man 
vgl. ähnlich Udo Schnelle: Sachgemäße Schriftauslegung, in: NT 30. 1988, S. 115–
131, hier S. 131: Die historisch-kritische Methode »versteht … sich selbst in einer dem 
Wort Gottes dienenden Funktion«. (Die Kanonproblematik bleibt in diesem Aufsatz 
unerwähnt.)

21  Zur Kritik vgl. meinen Aufsatz: Die Religionsgeschichtliche Schule und ihre Kon-
sequenzen für die Neutestamentliche Wissenschaft, in: Hans Martin Müller (Hrsg.): 
Kulturprotestantismus. Beiträge zu einer Gestalt des modernen Christentums, 1992, 
S. 311–338.

22  Man wird Hans Conzelmann (Geschichte des Urchristentums, GNT 5, 61989), 
davon nicht ausnehmen. Er macht den Leser gleich zu Anfang darauf gefasst, »mehr 



18

Die dritte Abgrenzung richtet sich gegen eine Forschungsrichtung, 
die historisch-kritische Arbeit mit einer heilsgeschichtlichen Sicht 
verbinden will. So setzt z. B. Leonhard Goppelt23 voraus, dass allein 
die »heilsgeschichtliche« Schau das Verhältnis von Christentum und 
Judentum zutreffend in den Blick bekommen könne. Aber so histo-
risch Goppelts Werk auch angelegt und so lehrreich »die Entwicklung 
des Verhältnisses von Christentum und Judentum bis zum Werden 
der katholischen Kirche am Ende des 2. Jh.s« (S. 15) gezeichnet ist 
– sein Vf. postuliert eine heilsgeschichtliche Kontinuität, eine Erfül-
lung des alten Bundes in Christi Werk (S. 319) und damit eine bloße 
Ersatztheorie.

Z. B. heißt es: »Tatsächlich ist die Ablehnung des Evangeliums 
durch Israel als Volksgemeinde die letzte entscheidende Wende seiner 
Geschichte und die … letzte Ursache der zweiten Tempelzerstörung« 
(S. 311). Eine solche für alle Juden der Folgezeit niederschmetternde 
Sicht ist doch nur ein dogmatisch-triumphalistisches Postulat christ-
licher Theologie und keineswegs Ergebnis historischer Forschung, 
sosehr anzuerkennen bleibt, dass hier wenigstens anders als in der 
Kerygmatheologie die Erforschung der Geschichte der ersten beiden 
Jahrhunderte als Aufgabe erkannt und über die Grenze des Kanons 
hinausgegangen wurde.24

Das Kanonprinzip25 führt im Übrigen ja trotz aller Differenzie-
rungsversuche (z. B. »Kanon im Kanon«) praktisch dazu, den in ihm 
eingeschlossenen Schriften eine größere Würde zuzuschreiben (vgl. 

eine Darstellung von geschichtlichen Problemen vorgelegt zu bekommen, die stu-
diert werden will, als eine flüssige Geschichtserzählung, die er sich genießend (sic!) 
aneignen kann. Der Grund dafür liegt in der Sache selbst« (S. 2). »Eine ›gefällige‹ 
(sic!) Darstellung müßte vor allem dem Ablauf der äußeren Ereignisse nachgehen und 
die dramatischen Höhepunkte herausheben … Die neue Lehre greift nicht sozusagen 
ansteckend um sich. Sie wird von Zeugen des Glaubens durch die Welt getragen, weil 
der Herr der Kirche als Weltherr anerkannt sein will. Dabei weiß die Kirche, daß der 
Erfolg nicht das Ergebnis menschlicher Tüchtigkeit ist; es ist der Herr selbst, der Gläu-
bige ›hinzufügt‹ (Apg. 2,47)« (S. 3).

23  Leonhard Goppelt: Christentum und Judentum im ersten und zweiten Jahrhundert. 
Ein Aufriß der Urgeschichte der Kirche, BFChTh 2/55, 1954 (Belege aus diesem Buch 
werden im Text in Klammern gesetzt); vgl. noch ders.: Die apostolische und nachapo-
stolische Zeit, KIG A, 2. Aufl., 1966.

24  Zur Kritik an Goppelt, Christentum vgl. Georg Strecker, in: ZKG 67. 1955/56, 
S. 157–163.

25  Man vgl. dazu Ernst Käsemann (Hrsg.): Das Neue Testament als Kanon. Doku-
mentation und kritische Analyse zur gegenwärtigen Diskussion, 1970. 



19

die Anzahl der zu den einzelnen kanonischen Schriften verfassten 
Kommentare im Vergleich zu denen über nichtkanonische Schriften) 
und die Geschichte zu einer Geschichte der Sieger zu machen. In die-
ser Hinsicht behält Gustav Krüger Recht:

»Die Existenz einer neutestamentlichen Wissenschaft oder einer Wissenschaft 
vom Neuen Testament als einer besonderen theologisch-geschichtlichen Dis-
ziplin ist ein Haupthindernis erstens einer fruchtbaren, zu gesicherten und all-
gemein anerkannten Ergebnissen führenden Erforschung des Urchristentums, 
also auch des Neuen Testaments selbst, und zweitens eines gesunden theolo-
gisch-wissenschaftlichen Unterrichtsbetriebes.«26

Denn es ist ein Gebot geschichtlicher Gerechtigkeit, zunächst alle 
uns aus der Anfangsphase des Christentums erhaltenen Schriften zu 
akzeptieren und nicht von vornherein geschichtliches Verstehen durch 
die dogmatische Setzung einer heiligen Schrift zu verhindern. Das ist 
aber heute leider der Fall, da die zeitgenössische theologische Litera-
tur zum großen Teil parteilich, d. h. kirchlich bzw. klerikal ausgerich-
tet ist.27

Diese Klerikalisierung wird erstens dadurch begünstigt, dass Alt-
historiker und Altphilologen sich hierzulande, von Ausnahmen abge-
sehen, im Allgemeinen nicht an der Exegese beteiligen, und zweitens 
dadurch, dass Nicht-Getauften der Zugang zur theologischen Universi-
tätslaufbahn verschlossen ist. Man beachte zusätzlich, dass Menschen 
ohne Taufschein nicht die staatliche (!) theologische Diplomprüfung 

26  Gustav Krüger: Das Dogma vom neuen Testament, 1896, S.  4 (Kursivierungen 
von G.L.).

27  Eine Durchsicht der Widmungen und Vorworte zu theologisch-wissenschaftlichen 
Büchern wäre in dieser Hinsicht aufschlussreich. Dazu nur zwei Beispiele, die sich 
leicht vermehren ließen: Ulrich Wilckens schreibt im Vorwort zu seiner Römerbrief-
auslegung, dass man Paulus erst verstehe, wenn man mit ihm mitbete. »Wer im Durch-
gang durch den Römerbrief gewahr wird, wie alle Gedankenlinien des Paulus auf das 
›ingens miraculum‹ dieses Geschehens in Tod und Auferstehung Christi zulaufen und 
so die begriffliche Struktur seiner ganzen Denkbewegung ein Umdenken in dieser 
Richtung fordert und ermöglicht, der wird mitten in solchem Nachdenken immer wie-
der ins Beten, in die Anbetung fallen« (Ulrich Wilckens: Der Brief an die Römer [Röm 
1–5], EKK VI/1, 1978, S. VI). Gerhard Sellin (Der Streit um die Auferstehung der 
Toten. Eine religionsgeschichtliche und exegetische Untersuchung zu 1 Korinther 15, 
FRLANT 138, 1986) bemerkt gleich im Vorwort: »Der korinthische Idealismus wird 
entlarvt als eine Stilart der sich Ewigkeit bescheinigenden Selbstherrlichkeit« (S. 5). 
Wer wagt dann noch, Paulus eventuell zu widersprechen und Partei für die Gegenseite 
zu ergreifen, die auch aus Christen bestand?



20

an den theologischen Fachbereichen ablegen dürfen und z. B. Juden 
nicht den theologischen Doktorgrad über ein ntl. Thema an einem 
theologischen Fachbereich erwerben können. Drittens wird vielfach 
vorausgesetzt, die Theologie sei eine kirchliche Wissenschaft.28 Diese 
weitverbreitete Auffassung hat die Forschung mehr behindert als 
gefördert.29 

Demgegenüber gilt ein Satz, der zunächst brutal klingt: »(E)ine 
Wissenschaft vom christlichen Glauben ist so wenig christlich, wie 
die Wissenschaft vom Verbrechen verbrecherisch ist.«30 Denn Theo-
logie als Wissenschaft ist zunächst einmal unkirchlich31, indem sie 
nach der Wahrheit sucht. 

Im Übrigen bejaht protestantisches Christentum die radikale Wahr-
heitsforschung aus vollem Herzen, und »so viel weiss man bei allen 

28  Vgl. nur Karl Barth: Kirchliche Dogmatik, 1932ff; Hermann Diem: Theologie als 
kirchliche Wissenschaft. Handreichung zur Einübung ihrer Probleme, 1951; ders.: 
Theologie als kirchliche Wissenschaft. Handreichung zur Einübung ihrer Probleme, 
Bd. II: Dogmatik. Ihr Weg zwischen Historismus und Existentialismus, 1955; ders.: 
Theologie als kirchliche Wissenschaft. Handreichung zur Einübung ihrer Probleme, 
Bd. III: Die Kirche und ihre Praxis, 1963. Hingewiesen sei auch auf Hans Martin Mül-
ler: Kirchliche Praxis als Zielpunkt der Universitätstheologie, in: Pastoraltheologie 79. 
1990, S. 317–326. Seinen Ausführungen liegt die Überzeugung zugrunde, dass gerade 
die Wissenschaftlichkeit der Theologie an ihrem evangelischen Charakter hänge und 
deswegen die konfessionelle Bindung der evangelisch-theologischen Fakultäten zu 
bejahen sei (Brief vom 19.9.1990).

29  Vgl. dazu meinen Aufsatz: Das Wissenschaftsverständnis der Religionsgeschicht-
lichen Schule im Rahmen des Kulturprotestantismus, in: Hans Martin Müller (Hrsg.): 
Kulturprotestantismus. Beiträge zu einer Gestalt des modernen Christentums, 1992, 
S. 78–107, hier S. 102f (Lit.). Man vgl. zusätzlich Johannes Gottschick: Die Kirch-
lichkeit der s.(ogenannten) k.(irchlichen) Theologie geprüft, 1890. (Gottschick prüft in 
dieser Schrift »das Recht des Anspruchs auf die Prärogative der Kirchlichkeit, welcher 
eine besondere Richtung der Theologie erhebt« [S. V.], und kommt zu einem negati-
ven Resultat.)

30  Oskar Pfister: Die Aufgabe der Wissenschaft vom christlichen Glauben in der 
Gegenwart, 1923, S. 13.

31  Vgl. Carl Albrecht Bernoulli: Die wissenschaftliche und die kirchliche Methode in 
der Theologie, 1897; Gustav Krüger: Die unkirchliche Theologie, in: ChW 14. 1900, 
Sp. 804–807; ders.: Der Historismus und die Bibel, 1925, S. 20 Anm. 23: »Von mei-
nem Artikel über ›Die unkirchliche Theologie‹ … habe ich noch heute nichts zurück-
zunehmen. Die Entwicklung hat dem, was ich dort mehr angedeutet als ausgeführt 
habe, in vollem Umfang recht gegeben.« Welche Entwicklung gemeint ist, steht auf 
S. 16: »Ich sehe in der Ausschließlichkeit, mit der man (sc. heute) sich auf die Bibel 
als die alleinige Urkunde unseres religiösen Lebens zurückzieht, eine Gefahr für dieses 
Leben selbst.«



21

kirchlichen Richtungen von evangelischem Christenthum, dass es da 
ein Ende hat, wo die Furcht vor der Wahrheit anfängt, zu herrschen.

Eine Kirche, die sich um der Seligkeit willen gegen die Forschung 
nach der Wahrheit absperrt, gründet zwar tief in der menschlichen 
Natur, aber nicht in Jesus Christus. Sie ist überhaupt nicht christliche 
Kirche.«32 

Viertens zielen die meisten exegetischen Beiträge heutzutage 
künstlich auf den theologischen Sinn, den Skopus der ntl. Texte. Die 
Kanonfrage bleibt stillschweigend unerörtert, so als ob ihr Sinn auch 
ohne solide historische Grundlagen zu finden wäre. Sie setzen oft 
unbewusst voraus, die Vernunft sei durch die Offenbarung bzw. durch 
das Kerygma zu belehren und zu begrenzen. Das bedeutet dann »in 
der Praxis nichts anderes als Klerikalismus. Denn Vernunft gilt ent-
weder ganz oder gar nicht.«33 

In diesem Zusammenhang wird oftmals betont, dass Exegese eine 
Sache des Gehorsams sei.34 Aber wenn schon Predigtsprache einfließt, 
dann würde ich eher Wolfgang Schenk darin folgen, dass Exegese 
»zuerst und vor allem Sache der Liebe (sc. ist), die jeden Menschen 
und jeden Text ausreden und das sagen läßt und zu verstehen sucht, 
was er selbst meint, ohne ihn damit zu überfahren.«35

Es ist in der Tat so, dass viele Werke heutiger Exegese blutleer wir-
ken und über der Ermittlung der Absicht des Textes, dem Vergleich 
der einzelnen Evangelien untereinander und einer säuberlichen Tren-
nung von Redaktion und Tradition vergessen machen, dass die früh-
christlichen Schriften einer Bewegung entstammen, die – vor Vitalität 
nur so strotzend – innerhalb von eineinhalb Jahrhunderten das ganze 
Römische Reich fast überrannt hat. Ein Anflug von Unwirklichkeit 

32  Wilhelm Herrmann, in: ThLZ 23. 1898, Sp. 65 (= Rezension des Buches von Ber-
noulli, Methode).

33  Klaus Berger: Hermeneutik des Neuen Testaments, 1988, S. 112.

34  Vgl. z. B. Joachim Jeremias: Die Abendmahlsworte Jesu, 41967, S. 6. Dieses Votum 
ist in der Folgezeit oft positiv aufgenommen worden.

35  Wolfgang Schenk: Textverarbeitung in Frühjudentum, Frühkirche und Gnosis, 
in: Karl-Wolfgang Tröger (Hrsg.): Altes Testament – Frühjudentum – Gnosis, 1980, 
S. 299–313, hier S. 313. Vgl. auch die Bemerkung auf S. 309: »Jede exegetische Arbeit 
und wissenschaftliche Auseinandersetzung bei Forschern um den Sinn eines Textes 
wäre unmöglich oder unsinnig, wenn die hermeneutische Theorie recht hätte, daß es 
keine Möglichkeit einer Decodierung objektiver Textinhalte als theoretischer Konst-
ruktion des Werksinnes, also keine werkimmanente Interpretation gäbe.«



22

liegt so über den meisten Arbeiten zum Neuen Testament.36 Vielfach 
zieht man es vor, dunkle religiöse Abstraktionen zu gebrauchen, statt 
in den historischen Einzelheiten konkret zu werden.37 Man kann sich 
deshalb des Eindrucks nicht erwehren, dass die herkömmlich ange-
wandte Methode die Texte ihrer Kraft beraubt. 

Andererseits ist mit Gerhard Ebeling zu fragen, »ob nicht die weit 
verbreitete entsetzliche Lahmheit und Abgestandenheit der kirch-
lichen Verkündigung, ob nicht ihr Unvermögen, den Menschen der 
Gegenwart anzureden, ob nicht ebenso die Unglaubwürdigkeit der 
Kirche als solcher in hohem Maß damit zusammenhängt, dass man 
sich davor fürchtet, die Arbeit der historisch-kritischen Theologie 
in sachgemäßer Weise fruchtbar werden zu lassen.«38 Dabei braucht 
man die Bejahung der historisch-kritischen Methode gar nicht in 
einen inneren Zusammenhang mit der Rechtfertigungslehre zu brin-
gen (so Ebeling), sondern wird sie als profanes, christliches Gebot der 
Wahrhaftigkeit bzw. der »Sittlichkeit des Denkens« (Friedrich Albert 
Lange, 1828–1875) auffassen.

Meine Arbeit setzt in ihrer Darstellung urchristlicher Geschichte 
absichtlich »unten« an, d. h., ich bemühe mich um eine Humanisie-
rung der Geschichte des Urchristentums, damit heutige Zeitgenos-
sen sich in ihr wiedererkennen. So hat bereits der erste Kanzler der 
Universität Göttingen, Johann Lorenz von Mosheim (1694–1755), 
von der Aufgabe der Kirchengeschichtsschreibung ähnlich gedacht.39 

36  Vgl. Wayne A. Meeks: Urchristentum und Stadtkultur. Die soziale Welt der pauli-
nischen Gemeinden, 1993, S. 10.

37  Vgl. E. P. Sanders: Jesus and Judaism, 1985, S. 63.

38  Gerhard Ebeling: Die Bedeutung der historisch-kritischen Methode für die protes-
tantische Theologie und Kirche, in: ZThK 47. 1950, S. 1–46, hier S. 45 = ders.: Wort 
und Glaube, 1960, S. 1–49, hier S. 48. Hingewiesen sei ferner auf Gerhard Ebeling: 
Theologie und Verkündigung. Ein Gespräch mit Rudolf Bultmann, HUTh 1, 1962, 
S. 1–9 (»Die Spannung zwischen wissenschaftlicher Theologie und kirchlicher Ver-
kündigung«).

39  Institutiones historiae ecclesiasticae novi testamenti, 1726 und 1737, ergänzt bis zur 
Neuzeit 1741, neu bearbeitet 1755. Grundlegend zu Mosheim bleibt Emanuel Hirsch: 
Geschichte der neuern evangelischen Theologie II, 41968, S. 354–359; vgl. die Kurz-
charakteristik: »Ein kühler klarer Kopf und unbefangner Forscher, dem die Fee das 
Geschenk der wissenschaftlichen Methode in die Wiege gelegt hat, von den Gegen-
sätzen und Kämpfen der Menschen sich ferne haltend, vom Pietismus nicht berührt, 
aber mit den Interessen einer vorurteilslosen auf Volksbildung gerichteten staatlichen 
Kirchenverwaltung verbunden, überall die goldne Mittelstraße sich lobend, wirkt er … 
durch das, was ihm an Einsicht und Leistung von selbst zuwächst …« (S. 354).



23

Dieser »Vater der neueren Kirchengeschichtsschreibung« hält z. B. 
die Bekehrung der vielen Menschen vom Heidentum zum Christen-
tum nicht für eine Folge der Wunder – wie damalige supranaturale 
Kirchengeschichtsschreibung weismachen wollte –, sondern für die 
Folge der Furcht vor Strafen und der Hoffnung auf ein glückliches 
Leben im Jenseits. Die so gehandhabte pragmatische Methode hat 
bei Mosheim eine ungeheure Vermenschlichung des kirchenhistori-
schen Prozesses zur Folge gehabt. Eine solche quasi anthropologi-
sche Kirchengeschichtsbetrachtung bedeutete auch für die Geschichte 
des Urchristentums eine kopernikanische Wende40, denn fortan 
war auch hier ein Rekurs auf den heiligen Geist oder den erhöhten 
Christus als supranaturale Größen unmöglich gemacht worden41, 
umso mehr, als im »Sinne Mosheims … die Kirchengeschichte ein 
innerweltlicher und insoweit durchschaubarer eher pragmatischer 
Geschehenszusammenhang«42 ist.

Allerdings rechnet eine so verstandene Kirchengeschichtsschrei-
bung43 nicht mit einem besonderen Einwirken Gottes zu einzelnen 

40  Vgl. Walter Nigg: Die Epochen der Kirchengeschichtsschreibung, 1934, S. 110.

41  Versuche in der Gegenwart, im Zusammenhang der »Auferstehung« Jesu das Rad 
herumzudrehen, reißen nicht ab. Vgl. Pannenberg, Auferstehung.

42  Bernd Moeller: Johann Lorenz von Mosheim und die Gründung der Göttinger 
Universität, in: ders. (Hrsg.): Theologie in Göttingen. Eine Vorlesungsreihe, 1987, 
S.  9–40, hier S.  19f. Moeller stimmt Hirsch, Geschichte II, S.  355, nicht darin zu, 
dass Mosheim die Kirchengeschichte bewusst aus seiner Theologie herausgelöst habe, 
»jedenfalls nicht bei einem hinreichend weiten Begriff von Theologie« (S. 22). Doch 
trifft diese Kritik nicht, da Hirsch für Mosheim ausdrücklich feststellt, nach ihm sei 
»Theologie … allein Dogmatik und Ethik« (S. 355). Man vgl. ferner zur Sache Ekke-
hard Mühlenberg: Dogmatik und Kirchengeschichte, in: Jan Rohls/Gunther Wenz 
(Hrsg.): Vernunft des Glaubens. Wissenschaftliche Theologie und kirchliche Lehre 
(FS Wolfhart Pannenberg), 1988, S. 436–453, hier S. 440–444.

43  Zur gegenwärtigen Diskussion um die Aufgabe der Kirchengeschichte vgl. 
Peter Meinhold: Geschichte der kirchlichen Historiographie, Bd. II, OA III/5, 1967, 
S. 481–544 (mit Textauszügen); Raymund Kottje (Hrsg.): Kirchengeschichte heute. 
Geschichtswissenschaft oder Theologie? Mit Beiträgen von Norbert Brox, Erwin Iser-
loh, Hubert Jedin, Heinrich Lutz und Peter Stockmeier, 1970; Christoph Markschies: 
Arbeitsbuch Kirchengeschichte, UTB 1857, 1995, S. 150–153. Friedrich de Boor: Kir-
chengeschichte oder Auslegungsgeschichte?, in: ThLZ 97. 1972, Sp. 401–414: Vf. 
nimmt kritisch Stellung zu Gerhard Ebeling: Kirchengeschichte als Geschichte der 
Auslegung der Heiligen Schrift, SgV 189, 1947 (= ders.: Wort Gottes und Tradition. 
Studien zu einer Hermeneutik der Konfessionen, KiKonf 7, 1964, S. 9–27) und betont, 
Kirchengeschichte werde nur verständlich, »wenn die politischen, gesellschaftlichen 
und kulturellen Kräfte berücksichtigt werden, die von außen, aber durchaus auch von 



24

Zeitpunkten der Geschichte. Den in diesem Zusammenhang oft zu 
hörenden Einwand44, jede Geschichtsschreibung habe ihre Vorausset-
zungen, und so setze die theologische Kirchengeschichtsschreibung 
voraus, dass Gott in den Geschichtslauf eingreife, halte ich für ver-
fehlt. Natürlich ist jede Geschichtsschreibung subjektiv gefärbt. Doch 
ist daraus lediglich die Forderung abzuleiten, sich dieser Vorausset-
zung bewusst zu werden45, nicht aber unter der Hand quasi zu einem 
deus ex machina Zuflucht zu nehmen.

Auch wird gefordert: Wer die Geschichte des Christentums erfor-
sche, müsse gläubig, konfessionell sein. Doch schließt eine solche 
Forderung die Augen vor dem wirklichen historischen Geschehen. 

Der Historiker, der beständig ein dogmatisches Gewicht in die 
Waagschale legt, um seinen historischen Gegenstand zu wägen, ent-
behrt des eigentlichen geschichtlichen Verständnisses, das vor allem 
erforschen, entdecken, aufspüren, prüfen und verstehen will und 
– wenn überhaupt – erst in zweiter Linie wertet. Z. B. ähneln die Beur-
teilungen der Kirchenväter nach einem bestimmten dogmatischen 
Maßstab eher einem nachträglichen Herumdoktern, dem nicht mehr 
Sinn beizumessen ist als dem Unternehmen eines Arztes, der heutzu-
tage die alten Griechen und Römer von den Krankheiten heilen will, 
an denen sie gestorben sind. Ein solches Unternehmen kann nur als 
Ausbund von papierener Gelehrsamkeit bezeichnet werden.46 

Echte Geschichtsforschung will vor allem ihrem Gegenstand 
gerecht werden, ihn lebendig beschreiben, statt ihn nach von außen 
bezogenen Kriterien zu richten. Das schließt aber die Beschreibung 
des inneren Problemgehalts, der internen Spannungen des Betrachte-
ten nicht aus, sondern ein. 

innen den Gang der Kirchengeschichte beeinflußt haben« (Sp. 412). Für meine eigene 
Arbeit kann Ebelings Ansatz schon deswegen nicht in Frage kommen, weil am Anfang 
des Christentums nicht das Neue Testament – aber auch nicht das Alte Testament –, 
sondern Jesus selbst steht, dessen Besonderheit nicht parallel zu der des ntl. Kanons 
besteht, wie Ebeling allerdings meint (Kirchengeschichte, S. 23).

44  Vgl. Ernst Troeltsch: Voraussetzungslose Wissenschaft (1897), in: ders.: Gesam-
melte Schriften II. Zur religiösen Lage, Religionsphilosophie und Ethik, 1913, S. 183–
192.

45  Vgl. Eduard Spranger: Der Sinn der Voraussetzungslosigkeit in den Geisteswissen-
schaften, SAB, phil.-hist. Klasse, 1929, S. 2–30.

46  Die letzten Sätze z. T. wörtlich nach Walter Nigg: Franz Overbeck. Versuch einer 
Würdigung, 1931, S. 112f, der sich seinerseits z. T. auf den Nachlass von Franz Over-
beck stützt.



25

Die Wissenschaft lebt in und von ihren Methoden, aber das heißt 
nicht, dass sie in diesen Methoden aufgeht und dass »sie ohne weiteres 
ihr ihren Wert verleihen. Denn es gibt gute und schlechte Methoden, 
und nur die kritischen sind gut, vor allem diejenigen, deren Bevorzu-
gung die Wissenschaft ihre Selbstkritik verdankt.«47 Eine allgemein-
gültige Methode, die für jede Quelle passt, gibt es nicht. Sie ist in der 
Geschichtsforschung auch gar nicht zu erwarten, da diese nicht mit 
einer vorher feststehenden Meinung an den Stoff herantritt, sondern 
aus dem Gegenstand selbst erwächst und sich selbst ständig daraufhin 
überprüft, ob sie dem Objekt gerecht wird.

Dabei ist nichts lähmender für die historische Kritik, als die Lösung 
der geschichtlichen Probleme außerhalb ihrer oder gar in einem Ein-
greifen Gottes zu suchen. Es muss ein selbstverständlicher methodi-
scher Grundsatz sein, das Unbekannte zunächst aus dem Bekannten 
herauszufinden. Wir setzen bei den Tatsachen ein48, um von dort auf 
weniger Sicheres zurückzuschließen.49

47  Franz Overbeck: Nachlaß Historica bei Nigg, Overbeck, S. 114. 

48  Vgl. Franz Overbeck: Zur Geschichte des Kanons, 1880 (= 1965), S. 72; vgl. Nigg, 
Overbeck, S. 115.

49  Zur historischen Orientierung der ntl. Wissenschaft vgl. noch den in seiner Art 
großartigen, programmatischen Aufsatz von Martin Hengel: Aufgaben der neutes-
tamentlichen Wissenschaft, in: NTS 40. 1994, S. 321–357. Doch habe ich folgende 
Kritik anzubringen: Trotz aller bewundernswerten Weite seines Blicks für die Umwelt 
sowie für die Vor- und Nachgeschichte des frühen Christentums bleibt Hengel doch 
der dialektischen Theologie und allen sich aus ihr ergebenden Schwächen bei der 
Erforschung des Urchristentums verhaftet. Oder was soll man zu folgenden Sätzen 
sagen? Es gehe im Neuen Testament »um ›Gottes freie Anrede‹, seinen ›Anspruch‹ 
an uns, seine eigenmächtigen Geschöpfe: Hebr 1.1–2; Joh 1.1–18. Dahinter kann ich 
als christlicher Theologe nicht zurück« (S.  328 Anm. 26). Gegen die Meinung, es 
habe in der christlichen Frühzeit nur eine widerspruchsvolle Vielzahl von Botschaften 
gegeben, »spricht auch der erstaunliche Zusammenhalt der christlichen Gemeinden am 
Ende des 1. und im 2. Jh., ja, daß, trotz aller Sonderbewegungen und Abspaltungen, 
sich die eine Kirche, die wir die ›Alte Kirche‹ nennen, herausbilden konnte« (S. 349). 
Hengel setzt hier unreflektiert voraus, dass sich die sog. alte Kirche im 2. Jh. mit 
Recht auf die Anfänge bis hin zu Jesus berufen konnte und die Ketzer nicht. Das ist 
doch gerade die Frage! An dieser Stelle rächt sich der dogmatische Standpunkt des 
Tübinger Altmeisters, bei dem offenkundig radikale historische Kritik und Dogma-
tik (welcher Art?) unvermittelt nebeneinanderstehen. An anderer Stelle habe ich zu 
Joachim Jeremias und Otto Michel sowie ihrer Schülergeneration, zu der Hengel als 
Schüler Michels gehört (seinem Gedenken ist der Aufsatz gewidmet), geschrieben, sie 
hätten anders als Bultmann und seine Schüler ein ungeklärtes Verhältnis zum Supra-
naturalismus (Lüdemann, Schule, S. 333). Diesen Aufsatz qualifiziert Hengel in einer 
Anmerkung (S. 328 Anm. 26) mit dem irreführenden Hinweis ab, er berufe sich auf 



26

Meine im Anschluss an Franz Overbeck50 entwickelte Idee einer 
profanen Kirchengeschichte mündet ein in die Forderung: Entheiligt 
und gereinigt von allen kirchlich-theologischen Sonderbestimmungen 
und Erkenntnisprivilegien, »in reiner Weltlichkeit und, wie die wörtli-
che Übersetzung des Wortes profan lautet, in ›Ruchlosigkeit‹ soll der 
kirchenhistorische Prozeß verfolgt werden.«51 

Damit ist noch nichts über die Wahrheit oder Unwahrheit, über 
die Wirklichkeit oder Unwirklichkeit des zu beschreibenden Objek-
tes ausgesagt. »Die profane Kirchengeschichte beruht nicht auf der 
Annahme, daß das religiöse Leben der Menschen ein Irrtum sei, wohl 
aber setzt sie voraus, daß es möglichst ohne Vorurteile erforscht wer-
den müsse.«52 

Allerdings meine ich, dass, wenn Gott sich in Jesus von Nazareth 
den Menschen gezeigt hat, die profane Kirchengeschichtsdarstellung 
als ehrliche Wahrheitsforschung ihrem Gegenstand nicht entgegen-
stehen wird. Im Anschluss an Erich Seeberg gesagt: »Ich möchte 
meinen, daß die geschichtliche Arbeit imstande ist, ein geschichtli-
ches Bild vom Christentum zu erzeugen, das gewissermaßen wie ein 
Urbild selbst produktiv wirkt.«53 

Nun ist klar, dass zur Verarbeitung des riesigen historisch-literarischen 
Materials – auch in den ersten beiden christlichen Jahrhunderten – 
über die bereits gegebene Bestimmung einer Geschichte des Urchris-
tentums hinaus die Aufgabe sinnvollerweise von einer bestimmten 
Fragestellung aus zu erfolgen hat. So könnte der leitende Gesichts-
punkt z. B. der Kult bzw. der Gottesdienst oder die Liturgie sein54, 

die größere Studie von Heikki Räisänen (Beyond New Testament Theology. A story 
and a programme, 1990). Ich hatte dagegen ausgeführt, mein Aufsatz berühre sich z. T. 
mit Räisänens Arbeit (S. 311 Anm. 1). Ich möchte daher an dieser Stelle nachdrück-
lich wiederholen: Hengel hat ein ungeklärtes Verhältnis zum Supranaturalismus, da 
es für ihn gewisse absolute Fixpunkte ntl. Theologie gibt (»die Kirche«, »Gottes freie 
Anrede« usw. – alles Begriffe aus dem Arsenal einer dogmatischen Theologie).

50  Zu ihm sei neben Nigg, Overbeck, allgemein verwiesen auf die vorzügliche Dar-
stellung von Niklaus Peter: Im Schatten der Modernität. Franz Overbecks Weg zur 
»Christlichkeit unserer heutigen Theologie«, 1992.

51  Nigg, Overbeck, S. 126.

52  Nigg, Overbeck, S. 127.

53  Erich Seeberg: Krisis der Kirche und des Christentums heute, SGV 185, 1939, 
S. 22.

54  Vgl. Wilhelm Bousset: Kyrios Christos. Geschichte des Christus-Glaubens von den 
Anfängen des Christentums bis Irenäus, FRLANT 21, 21921 (61967).



27

ein anderer die Theologie55, ein weiterer die religionsgeschichtliche 
Frage, wie sich in den ersten beiden Jahrhunderten die Hellenisierung 
des Christentums als einer ursprünglich jüdischen Religion vollzog.56 
Zugleich ist auf die Wichtigkeit der lokalen Frühgeschichte hinzuwei-
sen (Rom57, Korinth58, Ephesus59, Philippi60, Antiochien61, Alexand-
rien62 usw.).

Ich möchte für meine Arbeit stattdessen als leitenden Gesichtspunkt 
den Aspekt der Ketzerei bzw. des Ketzers wählen.63 Ketzerei hat in 
der heutigen deutschen Sprache den Sinn von Abweichungen »von 
einer allgemein als gültig erklärten Meinung oder Verhaltensnorm«64 
angenommen. Deshalb eignet sich der Begriff gut als leitender 
Gesichtspunkt einer auf allgemeines Interesse zielenden Darstel-
lung. Demgegenüber ist der Ausdruck »Häresie« auf den kirchlichen 
Bereich beschränkt und kann den Leser daran hindern, Interesse für 
den behandelten Gegenstand zu entwickeln.65 Übrigens kommt das 

55  Vgl. Walter Schmithals: Theologiegeschichte des Urchristentums. Eine problem-
geschichtliche Darstellung, 1994 und Berger, Theologiegeschichte.

56  Vgl. E. P. Meijering: Die Hellenisierung des Christentums im Urteil Adolf von 
Harnacks, 1985.

57  Vgl. Peter Lampe: Die stadtrömischen Christen in den ersten beiden Jahrhunderten, 
WUNT II/18, 21989.

58  Vgl. Winfried Elliger: Paulus in Griechenland. Philippi, Thessalonich, Athen, 
Korinth, SBS 92/93, 1978.

59  Vgl. Matthias Günther: Die Frühgeschichte des Christentums in Ephesus, ARGU 
1, 21995.

60  Vgl. Lukas Bormann: Philippi. Stadt und Christengemeinde zur Zeit des Schrei-
bens des Paulus, NT.S 78, 1995.

61  Vgl. Frederick W. Norris: Art. Antiochien I, in: TRE 3, 1978, S. 99–103 (Lit.).

62  Vgl. Kurt Rudolph: Das frühe Christentum in Ägypten. Zwischen Häresie und 
Orthodoxie, in: Riggisberger Berichte I, 1993, S. 21–31 (Lit.).

63  Hingewiesen sei auf Walter Nigg: Das Buch der Ketzer, 41962; Roland H. Bainton: 
Concerning Heretics. Whether they are to be persecuted and how they are to be treated. 
A collection of the opinions of learned men both ancient and modern. An anonymous 
work attributed to Sebastian Castellio, 1965; Hans Jürgen Schultz (Hrsg.): Die Wahr-
heit der Ketzer, 1968; Hans-Georg Beck: Vom Umgang mit Ketzern. Der Glaube der 
kleinen Leute und die Macht der Theologen, 1993.

64  Alfred Schindler: Art. Häresie II. Kirchengeschichtlich, in: TRE 14, 1985, S. 318–
341, hier S. 320.

65  Vgl. Schindler, Häresie, S. 320, der für die wissenschaftliche, besonders auch his-
torische Behandlung des Themas den geprägten Ausdruck »Häresie« verwendet. Man 
vgl. ferner Alain Le Boulluec: La notion d’hérésie dans la littérature grecque IIe–IIIe 



28

Wort Ketzer nicht etwa von Katze, wie man lange meinte, sondern 
von Katharer (griech. katharoi = die Reinen; ital. gazzari = Ketzer).66

Die letzte Ketzergeschichte des Urchristentums entstammt der 
Feder des Jenenser Professors Adolf Hilgenfeld aus dem Jahre 188467 
und ist gewissermaßen Ausläufer einer Vielzahl von Ketzerhistorien, 
die allerdings z. T. die ganze Kirchengeschichte umspannen.68 Sein 
Werk orientiert sich daran, welche Gruppen von der katholischen Kir-
che als Häretiker angesehen wurden, und beginnt nach einem Über-
blick über die antihäretischen Schriften der ersten Jahrhunderte mit 
Simon, dann folgen Menander, Satornil, Basilides usw.69 

Diese Vorgehensweise, die in etwa der seiner Vorgänger entspricht, 
strebe ich hier nicht an. Ich orientiere mich im Folgenden vielmehr 
an der Fragestellung des Göttinger Patristikers und Neutestamentlers 
Walter Bauer, der im Jahre 1934 ein wahrhaft denkwürdiges Werk 
veröffentlichte: »Rechtgläubigkeit und Ketzerei im ältesten Christen-
tum«. In der Einleitung dieses leidenschaftlich geschriebenen Buches 
führt Bauer aus:70

siècles, tome I: De Justin à Irénée, 1985, tome II: Clément d’Alexandrie et Origène, 
1985; Norbert Brox: Art. Häresie, in: RAC 13, 1986, Sp. 248–297; Kurt Rudolph: Art. 
Heresy, in: The Encyclopedia of Religion 6, 1987, S. 269–277.

66  »Die Katharer oder ›Neumanichäer‹ standen mit dualistischen Häretikern des 
Ostens im Zusammenhang. Ihre Haupteigentümlichkeit lag daher in ihrer schroffen 
Askese« (Karl Heussi: Kompendium der Kirchengeschichte, 121960, S. 217). »Nach 
gr. katharós ›rein‹ nannte sich die manichäische Sekte der Katharer, lat. Cathari, die 
im 12. Jh. vom Osten nach Italien gelangte und hier Gazari hieß … Katharer wird 
Sammelname für eine Anzahl dualist. Sekten des Abendlands; von da entwickelt 
sich das dt. Wort seit seiner Übernahme aus Ital. und Kirchenlatein zu ›frevelhafter, 
verworfener Mensch‹« (Friedrich Kluge: Etymologisches Wörterbuch der deutschen 
Sprache, bearbeitet von Walther Mitzka, 191963, S. 365). Vgl. ferner Daniela Müller: 
Art. Katharer, in: TRE 18, 1989, S. 21–30 (Lit.).

67  Adolf Hilgenfeld: Die Ketzergeschichte des Urchristenthums urkundlich darge-
stellt, 1884 (= 1966). Zu Hilgenfeld vgl. Lüdemann, Paulus II, S. 40–43 (Lit.). 

68  Gottfried Arnold: Unpartheyische Kirchen- und Ketzer-Historie vom Anfang des 
Neuen Testaments bis auf das Jahr Christi 1688, Teil I/II, 1699; Teil III/IV, 1700; 
Johann Lorenz von Mosheim: Versuch einer unpartheiischen und gründlichen Ketzer-
geschichte, 1746; ders.: Anderweitiger Versuch einer vollständigen und unparthey-
ischen Ketzergeschichte, 1748; Chr.W. Franz Walch: Ketzergeschichte, 11 Bände, 
1762–85.

69  Zu den antihäretischen Werken der ersten Jahrhunderte vgl. unten S. 41.

70  Diese Leidenschaft, die sich gegen das Geschichtsbild der Kirchengeschichte Eus-
ebs richtet (vgl. Bauer, Rechtgläubigkeit, S. 167f Anm. 4; S. 193–197), wird angesichts 



29

»Es ist für uns heute doch wohl keinem Streit mehr unterworfen, daß die neu-
testamentlichen Schriften w i s s e n s c h a f t l i c h  nicht zu verstehen sind, 
wenn man vom Ende des kanonbildenden Prozesses auf sie als auf heilige 
Bücher zurückblickt und sie nun als Bestandteil der überirdischen Heilsur-
kunde mit allen daraus sich ergebenden Eigenschaften wertet. Wir haben uns 
längst angewöhnt, sie aus ihrer Zeit heraus zu begreifen, die Evangelien als 
mehr oder weniger gelungene Versuche, das Leben Jesu zu erzählen, die Pau-
lusbriefe als Gelegenheitsschriften, an bestimmte, unwiederholbare Sachlagen 
gebunden mit örtlicher wie zeitlicher Beschränkung ihres Geltungsbereiches. 
So müssen wir auch den ›Ketzern‹ gegenübertreten. Auch sie wollen wir aus 
ihrer Zeit heraus erfassen und messen sie nicht an einer werdenden oder gar 
der späterhin fertiggewordenen Kirchenlehre als dem Normalmaßstab …
Um alle modernen Stimmungen und Urteile von vornherein auszuschließen, 
gehe ich von der Auffassung aus, welche die alte Kirche bereits im 2. Jahr-
hundert bezüglich der Ketzer und ihrer Lehren hegt, und prüfe sie auf ihre 
Haltbarkeit in der Hoffnung, bei solchem kritischen Verfahren einen Weg 
zum Ziel zu finden. Der kirchliche Standpunkt umfaßt etwa die folgenden 
Hauptgesichtspunkte: 
1. Jesus offenbart die reine Lehre seinen Aposteln, teils vor seinem Tode, teils 
in den vierzig Tagen vor der Himmelfahrt.
2. Nach seinem endgültigen Scheiden teilen die Apostel die Welt unter sich und 
jeder bringt dem Lande, das ihm zugefallen, das unverfälschte Evangelium.
3. Auch nach dem Tode der Jünger breitet sich dieses weiter aus. Doch erwach-
sen ihm jetzt Hemmungen innerhalb der Christenheit selbst. Der Teufel kann 
es nicht lassen, Unkraut in das göttliche Weizenfeld zu säen; und er hat Erfolg 
damit. Von ihm verblendet geben gewisse Christen die echte Lehre preis. Die 
Entwicklung vollzieht sich in folgender Weise: Unglaube, Rechtglaube, Irr-
glaube. Dafür, daß man den Unglauben unmittelbar mit d e m  vertauschen 
könne, was die Kirche Falschglauben nennt, zeigt sich kaum irgendwo auch 
nur eine Ahnung. Nein, wo es Häresie gibt, muß zuvor Orthodoxie bestanden 
haben. ›Alle Ketzer‹, sagt etwa Origenes, ›kommen zuerst zur Gläubigkeit; 
später weichen sie dann von der Glaubensregel ab.‹ …
4. Natürlich ist der rechte Glaube unüberwindlich. Trotz aller Bemühungen 
des Satans und seiner Werkzeuge drängt er Unglauben und Irrglauben zurück 
und greift siegreich immer weiter um sich. An dieser Überzeugung Kritik 
zu üben, ist der Wissenschaft nicht schwer gefallen. Sie weiß, daß mit Jesus 
noch nicht die Kirchenlehre da war; ebenso daß die Zwölf Apostel keines-
wegs die Rolle gespielt haben, die man ihnen aus Rücksicht auf die Rein-
heit und Offenbarungsmäßigkeit des Dogmas zuweist. Auch weigert sich eine 
Geschichtsbetrachtung, die diesen Namen verdient, hier die Gegensätze von 
Wahr und Unwahr, Böse und Gut in Anwendung zu bringen. Von der den 

des riesigen historischen Wissens, das Bauer bei seiner Darstellung und bei seinen 
Lesern (!) voraussetzt, oft nicht recht sichtbar.



30

Ketzern nachgesagten sittlichen Minderwertigkeit läßt sie sich nur schwer 
überzeugen … Dann jedoch kommt früher oder später ein Punkt, an dem die 
Kritik erlahmt. Allzu leicht … beugt sie sich der kirchlichen Meinung über das 
Früh und Spät, das Ursprünglich und Abhängig, das Wesentlich und Unwich-
tig für die Urgeschichte des Christentums. Ist mein Eindruck zutreffend, so 
geht die ganz überwiegend geteilte Auffassung auch heute dahin, daß schon 
für die Anfangszeit die Kirchenlehre – natürlich nur auf irgendeiner Stufe der 
Entwicklung – das Primäre darstellt, die Häresien dagegen irgendwie eine 
Abwandlung des Echten sind. Ich will nicht sagen, daß diese Anschauung 
falsch sein müsse, aber ich kann sie ebensowenig für selbstverständlich oder 
gar für bewiesen und sichergestellt ansehen. Vielmehr liegt hier ein Problem 
vor, um das man sich mühen muß.«71

Bauers Methode wurzelt ganz im Historismus, der von einer Auto-
nomisierung des historischen Bewusstseins72 geprägt ist. Sie setzt die 
Gültigkeit historischer Fakten voraus und scheut sich nicht, wissen-
schaftliche Erkenntnisse mit kirchlichen Behauptungen kritisch zu 
konfrontieren.73 Bauer ist demnach ebenfalls Vertreter einer profanen 

71  Bauer, Rechtgläubigkeit, S. 1–4. Man vgl. ferner Bauers Anzeige seines Werkes, 
die in Bauer, Aufsätze, S. 229–233 wieder abgedruckt wurde. Vgl. ferner bereits Fried-
rich Nitzsch: Grundriss der Christlichen Dogmengeschichte I, 1870, S. 35: »… nur 
vom Standpunkt der später fixierten Rechtgläubigkeit aus können die Lehrstreitigkei-
ten des ersten nachapostolischen Jahrhunderts unter den Gesichtspunkt eines Vertei-
digungskrieges der ›Kirche‹ gegen Häretiker gestellt werden. Geschichtlich betrachtet 
erscheinen sie dagegen als ein Kampf verschiedener (formell noch gleichberechtigter) 
christlicher Hauptparteien, von denen die eine, die der apostolisch Positiven, gegen 
Ende des zweiten Jahrhunderts einen entscheidenden Sieg davontrug.« 

72  Vgl. dazu Lüdemann, Wissenschaftsverständnis, S. 107.

73  Man vgl. dazu die kritischen Bemerkungen von Hans-Dietrich Altendorf (Rezen-
sion von Bauer: Rechtgläubigkeit, 2. Aufl., 1964, in: ThLZ 91. 1966, Sp. 192–195): 
»Das Buch enthält sich aller theologischen Überlegung; es ist ausgesprochen ›profan‹ 
geschrieben, in manchen Partien klingen Töne an, die an Gibbon und Renan erinnern« 
(Sp. 193). Altendorf fragt: »Wie verhalten sich Orthodoxie und Häresie nun sachlich 
zueinander?« (ebd.) Er fährt fort: »Auch läßt sich die Frage nicht unterdrücken, ob die 
bewußt distanzierte, ans Saloppe streifende Art der Behandlung der innerkirchlichen 
Kämpfe wirklich zureichend ist … Es ist nicht nur Kirchenpolitik im Spiele, auch 
menschlicher Geist – vielleicht sogar noch mehr?« (Sp. 194). Altendorf meint ferner, 
»daß diese eher lässig und in einer gewissen Kälte entworfene hypothetische Sicht 
der Dinge von theologischer Seite manchmal nur zu bereitwillig aufgenommen und 
theologisch nutzbar gemacht wird« (ebd.). Darauf antwortet Ernst Käsemann: Jesu 
letzter Wille nach Johannes 17, 1966, S. 133f Anm. 1: »Man kann schnell dekretieren: 
›Zu wirklich geschichtlichem Verständnis kommt man so nicht.‹ Wäre nur klar, was 
›wirklich geschichtliches Verständnis‹ ist … Im Übrigen gibt es auch für ihn (sc. den 
Theologiehistoriker) nicht nur den Geist in der Geschichte, sondern ebenso den Alltag, 


