
Michael Städtler, Michael Heidemann (Hg.)

Herrschaft oder Organisation



Grundlinien kritischen Denkens
Publikationen aus dem Peter Bulthaup Archiv Band 4

Herausgegeben 
für das Gesellschaftswissenschaftliche Institut Hannover 

von Michael Städtler und Maxi Berger



Michael Städtler und Michael Heidemann (Hg.)

Herrschaft oder Organisation

Zur politischen Form menschlicher Gesellschaft



© 2024 zu Klampen Verlag · Röse 21 · 31832 Springe
www.zuklampen.de

Umschlaggestaltung: Groothuis. Gesellschaft der Ideen 
und Passionen mbH · Hamburg

Satz: Germano Wallmann · Gronau · www.geisterwort.de 
Druck: BoD – Books on Demand GmbH ·   

In de Tarpen 42, 22848 Nordersted

ISBN Printausgabe 978-3-98737-004-5
ISBN E-Book-PDF 978-3-98737-401-2

ISBN E-Book-EPUB 978-3-98737-402-9

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 

in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten 
sind im Internet über ‹http://dnb.dnb.de › abrufbar.

https://zuklampen.de/
http://www.geisterwort.de/
http://dnb.dnb.de


Inhalt

Michael Städtler & Michael Heidemann
	 Herrschaft oder Organisation. 
	 Zur politischen Form menschlicher Gesellschaft. 
	 Einleitung	 7

Andreas Fisahn
	 Brahmanen und Kshatriya – 
	 Mechanismen der Herrschaft	 45

Christian Iber
	 Staatliche Herrschaft, Revolution 
	 und Kommunismus bei Karl Marx	 63

Alex Demirović
	 Rätedemokratie oder das Ende der Politik	 81

Ulrich Ruschig
	 Zum Begriff der Herrschaft in der kritischen Theorie	 106

André Kistner
	 Die enteignete Öffentlichkeit – 
	 ein Ideal der politischen Philosophie	 128

Peter Bulthaup
	 [Zur logischen Form des Staats 
	 der bürgerlichen Gesellschaft]	 147

Autorendaten	 169

Nachwort zur Reihe	 172





7

Michael Städtler, Hannover / Michael Heidemann, Bremen

Herrschaft oder Organisation

Zur politischen Form menschlicher Gesellschaft

Einleitung

Obwohl eine unübersehbare Vielzahl akademischer Publikatio-
nen mit kaum nachlassender Konjunktur das Wort ›Herrschaft‹ 
im Titel führt, ist von Herrschaft der Sache nach, in einem mate-
riellen, substantiellen Sinn, seit langem kaum mehr die Rede.1 
Herrschaft wird stattdessen in Strukturbeschreibungen von 
Praktiken oder Institutionen gesucht und oft mit Gestalten von 
Macht oder mit politischen Sachverhalten wie Verwaltung oder 
Regierung verwechselt. Zudem scheint das, was an Herrschaft 
einmal der Kritik verfiel, durch die Verrechtlichung und Demo-
kratisierung von Verfahren und Institutionen gebannt zu sein, um 
deren Beschreibung, Optimierung und Effektivierung die Theorie 
sich nun zu bemühen habe. Das gilt nicht allein für die ihrem 
Selbstverständnis nach affirmativen Publikationen in Philoso-
phie, Rechtswissenschaften, Soziologie oder Politischer Wissen-
schaft, sondern es gilt ebenso für die affirmativen Schwundstufen 
›Kritischer Theorie‹. Das Ziel der 4. Tagung des Peter-Bulthaup-
Archivs am 25. Juni 2022 war es, in gewohnter interdisziplinärer 
Arbeit historisch wie systematisch umfassend daran zu erinnern, 
dass es für eine kritische Theorie der Gesellschaft eine wesent-
liche Aufgabe ist, zur theoretischen Bestimmung und zur grund-
sätzlichen Kritik der Gründe und Formen gesellschaftlicher 
Herrschaftsverhältnisse in Gesellschaften mit kapitalistischer 
Produktionsweise beizutragen. Eine solche kritische Theorie ist 
ohne das Ziel der Überwindung von Herrschaft als solcher und 
daher der Abschaffung aller sie gesellschaftlich verankernden 

1   Dieser Befund ist der Grund dafür, dass in dieser Einleitung nur exempla-
risch auf einige der neuesten oder der traditionsbildend gewordenen Schriften 
eingegangen wird. 



8

Bedingungen nicht zu denken.2 Eine realistische, den ›neolibera-
len Kapitalismus‹ zähmen wollende Theorie oder Politik ist mit 
kritischer Gesellschaftstheorie nicht zu vereinbaren. Der Neolibe-
ralismus ist weder eine Entgleisung des Kapitalismus noch eine 
substantiell neue Epoche in seiner Geschichte; in ihm drückt sich 
vielmehr das Wesen des guten alten Kapitalismus genau so aus 
wie in jeder anderen seiner Erscheinungsformen auch3: Der Zweck 
kapitalistischer Produktion ist die Verwertung von Wert durch die 
Produktion akkumulierbaren Mehrwerts, d. h. eines Mehrwerts in 
Gestalt eines Mehrprodukts, das sich erneut verwerten lässt. Diese 
Gestalt haben Produktionsmittel, genauer Maschinerie.4 Aus die-
sem Grund sind Produktion und Handel von Lebensmitteln zur 
Erhaltung der Arbeitskraft nicht Zweck, sondern Mittel kapitalis-
tischer Verwertung. Lebensmittel werden individuell konsumiert 
und sind nicht akkumulierbar. Es liegt im Wesen des Kapitals, dass 
es den Werteinsatz für die bloßen Mittel seiner Verwertung mög-
lichst niedrig hält, und zwar so niedrig, wie es unter den gegebenen 
politischen Bedingungen möglich ist. Wenn Politik im Sinne eines 
ideellen Gesamtkapitalisten die Versorgung der Arbeitskräfte nor-
miert, gehört es daher zum Wesen des Kapitals, dass es auf diese 
politischen Bedingungen Einfluss nimmt und die Normierung zu 
seinen Gunsten verändert, sobald es möglich ist. Hierbei kann 
alles zum Argument werden, z. B. die Standortsicherung in Bezug 
auf den Weltmarkt. Deshalb ist der Neoliberalismus keine neue 
Herrschaftsform, sondern eine bestimmte Gestalt kapitalistischer 
Herrschaft.

2   Zur Begriffs- und Gegenstandsbestimmung kritischer Theorie vgl. auch 
Hendrik Wallat, Dyspraxia. Kritische Theorie im Sog der Negativität, Wei-
lerswist 2023, 9 f.
3   Analog dazu bedeutet der häufig beschriebene Übergang vom sogenannten 
›Fordismus‹ zum ›Postfordismus‹, der für die westlichen Gesellschaften ab 
den späten 1970er Jahren datiert wird, keinen substantiellen Wandel der kapi-
talistischen Herrschaft. Ihn anzunehmen, liegt die Verwechslung von Arbeits-
prozess und Verwertungsprozess zugrunde. 
4   Vgl. Hans-Georg Bensch, Vom Reichtum der Gesellschaften. Mehrprodukt 
und Reproduktion als Freiheit und Notwendigkeit in der Kritik der Politischen 
Ökonomie, Lüneburg 1995, 51.



9

I. Zum Begriff der Herrschaft

a. Systematisches
Es empfiehlt sich, Herrschaft  –  wie alle politischen Relations-
begriffe – aus ihrem Zweck heraus zu verstehen, denn Praxis ist 
zweckgerichtetes Handeln, und die Art der Zwecke bestimmt die 
Qualität der Praxis. Natürlich gibt es auch  –  in ›praxistheoreti-
schem‹ Sinn – Praktiken, die ohne bewusst reflektierte Zweckset-
zung –  z. B. gewohnheitsmäßig, habituell  –  erfolgen; aus ihnen 
kann man aber auch dann nicht Herrschaft verstehen, wenn sie von 
Herrschenden oder in hierarchischen Kontexten ausgeführt wer-
den, denn entweder werden sie dem positivistischen Anspruch der 
Praxissoziologie entsprechend tatsächlich bloß beschrieben, oder 
man interpretiert die Beschreibung doch. Bloße Beschreibungen 
erklären nichts, und aus ihnen versteht man auch nichts. Interpreta-
tionen hingegen unterstellen, mindestens unbewusst, Zwecke. Ein 
wahrer Kern dieser falschen Theorie liegt demnach darin, dass vie-
len gesellschaftlich situierten Handlungen ihre Zwecke gewohn-
heitsmäßig inkorporiert sind; die Aufgabe der Theorie ist es dann, 
sie explizit zu machen, indem ihre Funktion im Zusammenhang 
gesellschaftlicher Praxis erkannt wird. Die Voraussetzung dafür ist 
ein theoretischer Begriff der Gesellschaft, ihrer allgemeinen For-
men und Funktionen. 

Herrschaft ist nie bloße Struktur; wäre sie das, könnte sie nur auf 
eine anthropologische oder soziale Natur der Menschen zurück-
geführt werden. Wäre das Menschsein auf eine solche Natur zu 
reduzieren, dann könnte die Frage nach Herrschaft gar nicht sinn-
voll gestellt werden, kein Mensch könnte über seine unmittelbaren 
Praktiken hinausdenken. Die Spontaneität des Denkvermögens, 
die für solche Reflexion vorausgesetzt ist, stellt zugleich die for-
male Bedingung dafür bereit, in der je eigenen Praxis der Herr-
schaft zu willfahren oder nicht. Und dieser Unterschied ist eine 
Zweckunterscheidung in der Praxis. Herrschaft verfolgt daher der 
Sache nach immer Zwecke, und es kommt für sie alles darauf an, 
ob es gelingt, diesen Zwecken das Handeln Anderer funktional zu 
unterwerfen. 

Der allgemeine Zweck von Herrschaft ist die Aneignung frem-
den Mehrprodukts.5 Schon die Anerkennungsdialektik zwischen 

5   Das ist systematisch etwas anderes als die empirische Koinzidenz von Herr-
schaft und sozialer Ungleichheit, die Imbusch feststellt: Vgl. Peter Imbusch, 



10

Herr und Knecht in Hegels Phänomenologie des Geistes läuft 
konsequent auf den unfreien Arbeitsprozess hinaus, in dem der 
Knecht gemäß den Zwecken des Herrn und unter dessen Eigen-
tumsvorbehalt für ihn Gebrauchswerte produziert.6 Hegel möchte 
wohl die Naturbearbeitung als Vergegenständlichung von Selbst-
ständigkeit verstehen; gleichwohl gehört dem Knecht diese ver-
gegenständlichte Selbstständigkeit am Ende nicht. Was für Hegel 
aus der reflexiven Struktur des Selbstbewusstseins als Form von 
dessen objektiver Gestaltung notwendig folgt, ist notwendig 
nur im historischen Rückblick: Menschen konnten sich aus dem 
Naturzusammenhang emanzipieren, insofern sie unter heterono-
men Zwecken kooperativ Mehrprodukt erzeugt haben; je für sich 
alleine wären sie in der einfachen Subsistenzwirtschaft verblie-
ben. Darum aber gehört die Produktion von Mehrprodukt unter 
heteronomen Bedingungen doch nicht systematisch notwendig 
zum Wesen menschlicher Selbstständigkeit. Die Vernunft, deren 
Entfaltung durch den Genuss fremden Mehrprodukts die nötige 
Zeit gewinnt, kann erkennen, dass Herrschaft dem menschlichen 
Wesen widerspricht. Was Hegel aber zeigen kann, ist der syste-
matische Zusammenhang von Herrschaft und Mehrprodukt. Auf-
grund dieses Zusammenhangs kann über Politik nicht unabhängig 
von den gesellschaftlichen Grundlagen gesprochen werden, deren 
administrative Funktion die Politik jeweils ist. Politik heute ist 
eine Funktion der kapitalistischen Produktionsweise; sie schützt 
das Privateigentum an Produktionsmitteln und deren freie Ver-
wendung, sie reguliert den Warentausch und die Geldflüsse, und 
sie sorgt für eine adäquate Bereitstellung der Ware Arbeitskraft. 
Dabei überwacht sie zugleich in der Funktion des ideellen Gesamt-
kapitalisten den Zustand der natürlichen Ressourcen inklusive der 
menschlichen Arbeitskraft. 

Macht und Herrschaft in der Diskussion, in: ders. (Hg.), Macht und Herr-
schaft. Sozialwissenschaftliche Konzeptionen und Theorien, Opladen 1998, 
9–26, 20 f. Vgl. aber zu einer materiellen Herrschaftsbestimmung in demsel-
ben Band Joachim Hösler, Vom Traum zum Bewußtsein einer Sache gelan-
gen – Analyse und Kritik von Macht und Herrschaft durch Karl Marx und 
Friedrich Engels, a.a.O., 45–60. Hösler weist auch ausführlich den Ökono-
mismusvorwurf an diese Bestimmung zurück (vgl. 48). Vgl. ebenso Werner 
Hofmann, Grundelemente der Wirtschaftsgesellschaft. Ein Leitfaden für Leh-
rende, Reinbek 1969, 28 ff.
6   Vgl. G.W.F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, in: Gesammelte Werke 
(=GW) Bd. 9, Hamburg 1980, 112 ff.



11

Natürlich lassen sich Herrschaftsfunktionen nicht restlos lo- 
gisch aus dieser Struktur ableiten, denn empirische Personen und 
empirische Situationen sind kontingent.7 Aber diese Kontingenz 
entfaltet sich im Rahmen jener Funktion, und die Funktion bleibt 
auch dort im Prinzip erhalten, wo kontingente Gestalten von Herr-
schaft dysfunktional werden. Am Modell des Staates der bürger-
lichen Gesellschaft lässt sich zeigen, dass dieser Staat seiner Idee 
nach Institution des allgemeinen Willens sein soll, aber dies real 
nur sein kann, wenn er mit einer Wirklichkeit abweichender beson-
derer Willen, konkurrierender Interessen z. B., konfrontiert wird, 
die er allgemein normiert, um ihre Ausübung überhaupt zu ermög-
lichen. Dabei tritt das Allgemeine der Willkür der Einzelnen selbst 
als Willkür gegenüber. Deshalb gehören kontingente Momente als 
Willkür der Staatsmacht systematisch zu deren Realität, insofern 
die Idee des Staates als allgemeiner Koordination der Einzelin-
teressen nicht selbst ihre eigene Wirklichkeit setzt, sondern auf 
eine von ihm unterschiedene Wirklichkeit angewiesen ist (vgl. 
den Beitrag von Bulthaup in diesem Band). In dem Begriff des 
Staates als Funktion der Gesellschaft sind diese beiden Seiten als 
Momente gedacht. Verabsolutierte man dagegen die kontingenten 
Momente gegen die Funktion, so führte das zu einem voluntaris-
tischen »Begriff des Politischen«8, einem im Kern faschistoiden 
Politikverständnis, einer Ontologie der Herrschaft, die gleichsam 
Schicksal ist.

Auch wenn Herrschaft dysfunktional wird, wenn Ziele nicht 
erwartungsgemäß erreicht werden, bleibt die funktionale Teleolo-
gie kapitalistischer Herrschaft im Prinzip erhalten. Der Kapitalis-
mus hat eine enorme Bandbreite, vom humanistischen Wohlfahrts-
staat bis zum Faschismus. Die Möglichkeit zur Dysfunktion ist 
nicht die Substanz von Herrschaft, sondern ein Moment, das nur im 
Zusammenspiel mit dem funktionalen Moment Herrschaft erhält; 
Herrschaft, die substantiell dysfunktional wäre, ist nicht denkbar 
und kann nicht existieren, sondern zerstörte ihren eigenen Begriff.9 

7   Dass der Versuch, den Begriff der Klassenherrschaft oder des ideellen 
Gesamtkapitalisten direkt auf empirische politische Strategien abzubilden, 
heillos ist, demonstriert Claus Offe, Klassenherrschaft und politisches System. 
Zur Selektivität politischer Institutionen, in: Urs Jaeggi (Hg.) Sozialstruktur 
und politische Systeme, Köln 1976, 145–151.
8   Vgl. Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen, Berlin 2009.
9   Die ökonomische Krise gehört so gesehen nach Marx zum Begriff des 
Kapitals notwendig dazu. Die mit ihr einhergehende Entwertung von Kapital 



12

Die Existenzfähigkeit ist dabei ein entscheidendes Kriterium: Das 
systematisch erste Ziel von Herrschaft ist Selbsterhaltung, und 
um dieser Selbsterhaltung willen funktionalisiert sie alles, was 
sie sonst noch erhält. Systematisch perfektioniert liegt dies in der 
ökonomisch-rechtlichen Verfassung der bürgerlichen Gesellschaft 
vor: Die Herrschaft prozediert in der Selbsterhaltungsstruktur 
dieser Gesellschaft, in der gesetzmäßigen Form kapitalistischer 
Akkumulation; Politik ist bloß der Schein dieser Herrschaft. Die 
Aneignung fremden Mehrprodukts wird nicht mehr feudal vom 
politischen Personal durchgeführt, sondern ist selbst Moment im 
Akkumulationsprozess geworden, dessen Zweck niemand mehr 
setzen muss. Das akkumulierende Kapital ist ›automatisches Sub
jekt‹10 geworden; die einzige Stelle, an der sein Kreislauf offen 
und daher verletzlich ist, sind die Menschen, die seine Funktionen 
allemal bedienen müssen.11 Sie müssen den automatischen Zweck 
sich zu eigen machen und können ihn daher auch ablehnen.

Dem allgemeinen Zweck von Herrschaft – Aneignung fremden 
Mehrprodukts12 – entspricht also in kapitalistischen Gesellschaften 

entspannt – grob gesagt – periodisch den Widerspruch des Falls der Profit-
rate. Die Krise deutet also nicht den baldigen Untergang des Kapitalismus an, 
sondern funktioniert im Sinne seiner Erhaltung. Die massenhafte Schädigung 
menschlicher Existenzen bleibt demgegenüber akzidentell. Hinzu kommt, 
dass nicht alles, was von Menschen als Krise erfahren wird  –  Klimakrise, 
Demokratiekrise, Pflegekrise, um nur einige zu nennen – per se eine Krise 
des Kapitals ist.
10   Vgl. Karl Marx, Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Erster 
Band, in: Marx-Engels-Werke (=MEW) Bd. 23, Berlin (DDR) 1956 ff., 169.
11   Die potentielle Unbewohnbarkeit des Planeten durch Klimawandel, Arten-
sterben etc. macht das Kapital nicht in diesem Sinne verletzlich. Angreifbar ist 
es allein über den menschlichen Willen und dessen Anspruch auf Autonomie, 
auch wenn so manche regressive Kapitalismuskritik sich die Rache der Natur 
herbeisehnen mag.
12   Die historische Entwicklung dieser Form  –  Herrschaft als Aneignung 
von Mehrprodukt – kann hier nicht näher thematisiert werden; gute begriffs-
geschichtliche Einblicke gewähren: Karl-Georg Faber/Karl-Heinz Ilting/
Christian Meier, Macht und Gewalt, in: Otto Brunner/Werner Conze/Rein-
hart Koselleck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur 
politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 3, Stuttgart 1982, 817–935; 
Horst Günther/Dietrich Hilger/Karl-Heinz Ilting/Reinhart Koselleck/Peter 
Marow, Herrschaft, in: Brunner et al. (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe, 
a.a.O., Bd. 3, 1–102; Imbusch, Macht und Herrschaft in der Diskussion, a.a.O.; 
Michael Pauen, Gottes Gnade – Bürgers Recht. Macht und Herrschaft in der 
politischen Philosophie der Neuzeit, in: Imbusch (Hg.), Macht und Herr-
schaft, a.a.O., 27–44.



13

als spezifischer Herrschaftszweck die Aneignung von Mehrpro-
dukt in der Form akkumulierbaren Mehrwerts, also in der Form 
von stets verbesserter Produktionsmaschinerie, für deren kapita-
listische Verwertung das Privateigentum an ihnen vorausgesetzt 
ist. Mit dem Privateigentum an den Produktionsmitteln ist die 
Verfügungsgewalt über die Zwecke verbunden, zu denen sie in 
der Produktion eingesetzt werden; entzogen ist diese Verfügungs
gewalt zugleich denen, mit deren Arbeitskraft die Produktionsmit-
tel in Bewegung gesetzt werden. Die Herrschaft in kapitalistischen 
Gesellschaften läuft daher auf ein systematisch verstandenes Klas-
senverhältnis hinaus, dessen systematische Differenz das Privat
eigentum an Produktionsmitteln im Verhältnis zur Ware Arbeits-
kraft ist.13 

b. Herrschaft in der neueren ›Kritischen Theorie‹
Diese Differenz ist nicht nur in der bürgerlichen Ökonomie und 
Soziologie ignoriert worden, sondern zum Beispiel auch von 
Hannah Arendt, die in letzter Zeit offenbar der kritischen Theo-
rie zugeordnet wird. Dafür gibt es in der Sache keinen Grund. 
Vielmehr entwickelt sie eine Vorstellung von Arbeit, die bewusst 
hinter jede Einsicht der Kritik der politischen Ökonomie zurück-
geht und so nicht zufällig das Politikverständnis der antiken 

13   Richtig ist, dass dieser Klassenbegriff keine konkrete Auskunft über 
empirisches Bewusstsein und empirische Handlungen von Personen oder 
Gruppen gibt. Die empirische Klassifizierung in soziale Schichten o. ä. be- 
schreibt hingegen bloß positiv solche Handlungen oder Bewusstseinsgestal-
ten, kann aber deren ökonomische Funktion nicht systematisch erklären. Geht 
es um gesellschaftliche Herrschaft, hilft die Differenzierung schichtenspezifi-
scher Machtverhältnisse nicht weiter, sie verschleiert sogar die Herrschafts-
differenz. Vgl. Urs Jaeggi, Vorbemerkungen [zu Klassenherrschaft und poli-
tisches System], in: ders. (Hg.), Sozialstruktur und politische Systeme, a.a.O., 
116–129. Michael Bruch, Herrschaft in der modernen Gesellschaft, Wiesba-
den 2000, meint, der »Privatbesitz (sic!) an Produktionsmitteln« stelle »nur 
die unverzichtbare Voraussetzung« (109) kapitalistischer Herrschaft dar; die 
nähere Ausgestaltung der Arbeitsprozesse sei dann entscheidend. Das eröff-
net Bruch, der sich im Wesentlichen auf die Marxschen Frühschriften und 
Manuskripte bezieht, die Möglichkeit den systematischen Herrschaftsbegriff 
des Kapitals als Funktion der frühen Entfremdungslehre zu missdeuten. Am 
Ende erscheint dann Herrschaft in der modernen Gesellschaft als Portfolio 
von Disziplinierungsmaßnahmen. Dies ist sie freilich auch, aber nicht im 
Prinzip.



14

Sklavenhaltergesellschaft romantisiert.14 Ihre Herrschaftskritik 
läuft auf den Totalitarismusbegriff hinaus und formuliert damit 
eines der Grundmodelle bürgerlicher Herrschaftsapologie; trotz 
aller Sympathie für Räte (vgl. im Einzelnen die Beiträge von 
Kistner und Demirović in diesem Band). In der Geschichte der 
kritischen Theorie hat Jürgen Habermas 1968 mit der Arbeits-
wertlehre die theoretische Grundlage von Herrschaftskritik aufge-
geben und damit den Übergang zur Trademark »Kritische Theo-
rie« moderiert, der es im weiteren auf eine gerechte Gestaltung 
kapitalistischer Gesellschaften ankam: »So werden Technik und 
Wissenschaft zur ersten Produktivkraft, womit die Anwendungs-
bedingungen für Marxens Arbeitswerttheorie entfallen.«15 Diese 
Behauptung ist ökonomisch falsch, denn Technik und Wissen-
schaft können Faktoren zur Steigerung der Produktivkraft der 
Arbeit sein, aber diese nicht ersetzen. Technik oder Wissenschaft, 
ohne von lebendiger Arbeit angewendet zu werden, produzieren 
nichts. Für die kritische Theorie bedeutet diese These aber die 
Abkehr von der theoretischen Erklärung von Gesellschaften mit 
kapitalistischer Produktionsweise hin zur empirischen Struktur-
beschreibung. Dieser Positivismus, den Habermas mit der These 
vom ›nachmetaphysischen Denken‹16 epistemologisch zu unter-
mauern und mit der Theorie des kommunikativen Handelns struk-
turell abzubilden sucht, mündet konsequent in Faktizität und Gel-
tung. In dieser ›Diskurstheorie des Rechts‹ sind sowohl normative 
Voraussetzungen von Recht als auch deren Korrelate in der materi-
ellen Reproduktion der Gesellschaft in kommunikative Strukturen 
aufgelöst. Statt von politischer oder gesellschaftlicher Herrschaft 
ist in deskriptiver Weise von einem »rechtsstaatlich regulierten 
Machtkreislauf«17 die Rede, in den ein verselbstständigter ›so- 
zialer Machtkreislauf‹ hineinwirke. »Wirtschaftsverbände« sind 

14   Vgl. Hannah Arendt, Vita activa oder vom tätigen Leben, München 2021. 
Eine konservative Variante: Robert Spaemann, Zur Kritik der politischen Uto-
pie. Zehn Kapitel politischer Philosophie, Stuttgart 1977.
15   Jürgen Habermas, Technik und Wissenschaft als ›Ideologie‹, in: ders., 
Technik und Wissenschaft als ›Ideologie‹, Frankfurt am Main 1968, 48–103, 
80.
16   Vgl. Jürgen Habermas, Nachmetaphysisches Denken, Frankfurt am Main 
1992.
17   Jürgen Habermas, Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie 
des Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt am Main 1998, 
399.



15

dann zivilgesellschaftliche ›Aktoren‹ neben anderen wie z.  B. 
»Mieterschutzvereinigungen«18. Recht und Politik sind keine 
Funktionen gesellschaftlicher Herrschaft mehr, sondern nur mehr 
Gegenstände mehr oder weniger idealer kommunikativer Interes-
senaushandlungsprozesse. Das Herrschaftsverhältnis unterschied-
licher Interessen verwischt Habermas zu einem empirischen 
Machtverhältnis, weil er schon früh den durch das Privateigen-
tum an Produktionsmitteln bestimmten systematischen Klassen-
begriff aufgegeben hat zugunsten empirischer Ungleichheiten 
und Konflikte, die »nicht mehr die Form von Klassenkonflikten 
annehmen«19 könnten, weil die spätkapitalistische Gesellschaft 
den Klassenunterschied sozialstaatlich nivelliere. 

Diese Behauptung grundiert auch Axel Honneths Ignoranz 
gesellschaftlicher Herrschaft. Bezeichnenderweise taucht dieser 
Begriff in seinem Buch über die Idee des Sozialismus20 weder als 
Wort noch der Sache nach auch nur ein einziges Mal auf; ›der 
Sache nach‹ bedeutet vor allem, dass im Kontext von Sozialismus 
nirgends vom Privateigentum an Produktionsmitteln die Rede ist. 
Dies war aber schon in der Kritik der politischen Ökonomie die sys-
tematische Differenz, auf der die Herrschaft zwischen den Klassen 
beruhte, unabhängig davon, wie und ob überhaupt dieses Privat
eigentum persönlich repräsentiert ist. Die Probleme der Klassen- 
gesellschaft  –  Herrschaft und Unfreiheit  –  gibt es deshalb auch 
dann, wenn es kein empirisches Klassenbewusstsein gibt. Honneth, 
wie schon Habermas, will Gesellschaft als Resultat bewusster 
Selbstorganisation verstehen und diese handlungstheoretisch be- 
schreiben. Durch die dezidiert empirischen Methoden entgehen 
ihm jedoch alle gesellschaftlichen Gesetzmäßigkeiten, die unter 
der Oberflächenbeschreibung in den sozialen Institutionen, vor 
allem dem Eigentum und dem mit ihm verbundenen Produktions
zweck der privaten Aneignung des kollektiven Mehrprodukts, 
institutionalisiert sind. Diese Form von Herrschaft erscheint nicht 
in den Handlungen empirischer Personen, steuert diese aber. Die 
Mängel, die noch erscheinen, sind die ›Pathologien‹ genannten 
gesellschaftlichen Schieflagen, die auch auf der empirischen Hand-
lungsebene kuriert werden sollen. Dem widmet sich die Anerken-
nungstheorie, die sich auf Hegel berufen will, aber diesem schon 

18   A.a.O., 454.
19   Habermas, Technik und Wissenschaft als ›Ideologie‹, a.a.O., 84.
20   Vgl. Axel Honneth, Die Idee des Sozialismus, Frankfurt am Main 2017.



16

den kritischen Stachel gezogen hat, den er immerhin noch hatte: 
Bei Hegel ist der ›Kampf des Anerkennens‹ die Begründung des 
bürgerlichen Privateigentums, die in der bürgerlichen Gesellschaft 
bereits abgeschlossen ist.21 Bei Honneth soll der ›Kampf um An- 
erkennung‹ regelmäßige Neujustierungen der normativen Ord-
nung innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft bewirken;22 dieser 
Kampf ist die Verlaufsform, in der bürgerliche Herrschaft sich 
selbst als kontinuierlichen Aushandlungsprozess beweihräuchert. 
In diesem Tenor deutet Honneth die gesellschaftlichen Widersprü-
che des Kapitals auch als normative Implikationen oder Verspre-
chungen des Kapitals, bei denen man es bloß beim Wort zu neh-
men brauche, um soziale Freiheit auszuhandeln.23 

Etwas anders präsentiert sich Stephan Lessenich, der davon 
spricht, dass der modernen Demokratie von Anbeginn an Wider-
sprüche innewohnten, die eine »strukturelle, alles andere als zu- 
fällige Konflikthaftigkeit der demokratischen Entwicklung«24 
begründet hätten. Er erklärt die »Institution des Privateigentums«25 
verantwortlich dafür, dass alle Nichteigentümer sich den vorge-
fundenen Bedingungen gesellschaftlicher Reproduktion unterwer-
fen müssen – noch dazu ohne Erfolgsgarantien. Diesen Gegensatz 
bezeichnet er sogar als den von »Kapital und Arbeit«26. Auch von 
Herrschaft ist passim die Rede. Daraus folgert er aber nicht, dass 
diese in der Gesellschaftsstruktur verankerte Herrschaft durch 

21   Vgl. G.W.F. Hegel, Jenaer Realphilosophie [d. i. Systementwurf III], Ber-
lin 1969, 205 ff.
22   Vgl. Axel Honneth, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Gramma-
tik sozialer Konflikte, Frankfurt am Main 1993.
23   Vgl. Axel Honneth, Das Recht der Freiheit, Frankfurt am Main 2011, 
317–470. Vgl. zu diesem Zusammenhang bei Habermas und bei Honneth 
Michael Städtler, Die theoretische Form der Kritik, in: Uwe H. Bittlingmayer/
Alex Demirović/Tatjana Freytag, Handbuch kritische Theorie, Bd. 1, Wies
baden 2019, 310–319.
24   Stephan Lessenich, Grenzen der Demokratie. Teilhabe als Verteilungs-
problem, Stuttgart 2019, 19.
25   A.a.O., 38.
26   A.a.O., 45. Etwas anders bei Stephan Lessenich/Claus Offe, Staat, 
Herrschaft und Demokratie, in: Hans Joas/Steffen Mau (Hg.), Lehrbuch der 
Soziologie, Frankfurt am Main 2020, 711: Die Demokratisierung des Kapi-
talismus habe eine Grenze am Verhältnis von Arbeit und Kapital, weil darin 
eine »wahrhaft existentielle[] Angewiesenheit der Lohnabhängigen auf die 
arbeitgeberseitige Nachfrage nach ihrer Arbeitskraft« bestehe. Gleichwohl 
wird diese Grenze im Rahmen verschiedener empirischer ›Konfliktlinien‹ 
umgehend relativiert. 



17

Überwindung dieser Struktur zu beseitigen wäre. Vielmehr wird 
der soziale Antagonismus umgehend personalisiert: Es herrschen 
»die da oben« über »die da unten«, es sind die »oberen Zehntau-
send«, die ihre Privilegien nicht an »Hinz und Kunz« abgeben 
wollten.27 Überhaupt beruhten die Widersprüche der Demokratie 
darauf, dass um Monopolisierung von Chancen gekämpft werde, 
was sich in einem ständigen Hin-und-Her von Inklusion und 
Exklusion verschiedener Gruppen darstelle. So wird Demokratie 
selbst als »Gesellschaftsform«28 missverstanden, anstatt als Ver-
waltungsform einer Gesellschaftsform erkannt; und das wider-
sprüchliche, ja dialektische Wesen der Demokratie, der Kampf 
»um Freiheit und Zwang [nicht: Herrschaft!], […] als soziale 
Verteilungsfrage[]«29 dargestellt, die auf die »Teilhabe aller an der 
politischen Gestaltung der Lebensverhältnisse«30 zielt. Die politi-
sche Gestaltung der Lebensverhältnisse ist aber keine gesellschaft-
liche Umgestaltung der Eigentumsverhältnisse. Dieses Ergeb-
nis, das auf den ersten Blick die eingestandene servile Lage der 
Lohnarbeiter wieder ganz vergessen zu haben scheint, verdankt 
sich wohl der Personalisierung des Verhältnisses von Kapital und 
Arbeit. Erst wenn dieses Verhältnis nicht systematisch im Zweck 
und in den Institutionen der Produktionsweise erkannt wird, son-
dern an die Intentionen und empirischen Positionen handelnder 
Individuen geknüpft wird, erscheint es als Verteilungsverhältnis. 
Adorno hat bereits vehement gegen diese Sichtweise argumen-
tiert: Von ›denen da oben‹ zu reden, sei ein ideologischer Konkre-
tismus, der sich dem Umstand verdanke, dass die Herrschaft in der 
kapitalistischen Gesellschaft nicht mehr erfahrbar sei, sondern nur 
mehr im Handeln eines kontingenten, austauschbaren Personals 
erscheine.31 (Zum Herrschaftsbegriff in der kritischen Theorie vgl. 
den Beitrag von Ruschig in diesem Band). Das ändert an Bestand 
und Form der gesellschaftlichen Herrschaft nichts Wesentliches: 
»Der unermeßliche Druck der Herrschaft hat die Massen so dis-
soziiert, daß noch die negative Einheit des Unterdrücktseins zer-
rissen wird, die im neunzehnten Jahrhundert sie zur Klasse macht. 
Dafür werden sie unmittelbar beschlagnahmt von der Einheit des 

27   Lessenich, Grenzen der Demokratie, a.a.O., 45 f.
28   A.a.O., 19.
29   A.a.O., 18.
30   A.a.O., 128.
31   Vgl. Theodor W. Adorno, Philosophische Elemente einer Theorie der 
Gesellschaft, Frankfurt am Main 2008, 60–80.



18

Systems, das es ihnen antut. Die Klassenherrschaft schickt sich an, 
die anonyme, objektive Form der Klasse zu überleben. Das macht 
es notwendig, den Begriff Klasse selber so nah zu betrachten, daß 
er festgehalten wird und verändert zugleich. Festgehalten: weil 
sein Grund, die Teilung der Gesellschaft in Ausbeuter und Ausge-
beutete, nicht bloß ungemindert fortbesteht sondern an Zwang und 
Festigkeit zunimmt. Verändert: weil die Unterdrückten, heute nach 
der Voraussage der Theorie die übergroße Mehrheit der Menschen, 
sich selber nicht als Klasse erfahren können.«32 

Zugleich mit der Unmöglichkeit der Selbsterfahrung  –  der 
gesellschaftliche Status ›Proletarier‹, d.  h. Nichteigentümer von 
Produktionsmitteln, ist nicht mehr erfahrungsanalog, sondern 
nur mehr theoretisch darstellbar – wird auch die Konstitution der 
Gesellschaft der Erfahrung entzogen. Dadurch, dass deren innere 
Zusammenhänge nicht mehr vorgestellt, sondern durch unmittel-
bare Erfahrungen ersetzt werden, sei jener Konkretismus zugleich 
ein Abstraktismus.33 Dem ergibt sich die gesamte akademische 
und politische Herrschaftsdiskussion, die zu keinem gesellschafts-
theoretisch begründeten Begriff politischer Erscheinungen mehr 
kommen will.

c. Herrschaft in der Soziologie
Die moderne Soziologie hatte sich von Anfang an auf empiri-
sche Beschreibungen und generalisierende Schemata konzen
triert. Das kulminiert in Luhmanns Behauptung, in der funktional 

32   Theodor W. Adorno, Reflexionen zur Klassentheorie, in: ders., Gesam-
melte Schriften (=GS) Bd. 8, Frankfurt am Main 1972, 377. Stefan Breuer, 
Gesellschaft, Herrschaft, Verdinglichung. Schlüsselbegriffe der Kritischen 
Theorie, in: ders., Kritische Theorie, Tübingen 2016, 51–96, behauptet, die 
kritische Theorie habe die Anonymität moderner Herrschaft ignoriert, nur 
Simmel und Weber hätten sie ausreichend gewürdigt (vgl. 74 f.). Webers Typus 
der Herrschaft kraft Interessenkonstellation, auf den hier Bezug genommen 
wird, erkennt zwar formell die Bedeutung sozialer Interessenträger, ignoriert 
jedoch das Privateigentum an Produktionsmitteln als Grundlage notwendiger 
Interessen im Kapitalismus. Anders als Breuer sieht es Dirk Hülst, ›Nicht bei 
sich selber zu Hause sein‹. Horkheimer und Adorno über Macht und Herr-
schaft, in: Imbusch (Hg.), Macht und Herrschaft, a.a.O., 109–129: Kritische 
Theorie begreife Herrschaft als materielles, ökonomisches Verhältnis mit dem 
Zweck der Aneignung von Mehrprodukt (vgl. 112 ff.). 
33   Vgl. Theodor W. Adorno, Philosophische Elemente einer Theorie der 
Gesellschaft, a.a.O., 60–80.


