
Hö s l e
Gom e z Dav i l a
z u K l a m p e n





V I T T O R I O  H Ö S L E

Im Dialog mit Gómez Dávila
Gegenaphorismen, Variationen, Korollarien

zu Klampen





Inhalt

Vorbemerkung  ·  9

Einführung  ·  13

Bibliographie  ·  50

Zum ersten Band  
der »Escolios a un texto implicito«  ·  55

Zum zweiten Band  
der »Escolios a un texto implicito«  ·  80

Zum ersten Band  
der »Nuevos escolios a un texto implicito«  ·  105

Zum zweiten Band  
der »Nuevos escolios a un texto implicito«  ·  137

Zu den »Sucesivos escolios  
a un texto implicito«  ·  156



Für Ludwig Steinherr, Lyriker, Aphoristiker,  
katholischen Hegelianer, in Freundschaft



»Wer ein Buch von Maximen kauft, kauft in Wahrheit 
zwei Bücher, denn vielleicht gibt es keine Maxime, die, 
wenn sie so umgewendet wird, daß sie das Gegenteil 
sagt, nicht eine ebenso evidente, und ebenso grundlose, 
Wahrheit verkündet.« 

Notas 341





9

Vorbemerkung

2002 weilte ich zu Vorlesungen an der Javeriana, der Universi­
tät der Jesuiten, in Bogotá. Einer meiner zwei liebenswürdigen 
Gastgeber, Professor Dr. Alfonso Florez Florez, der Direktor 
des Philosophischen Seminars, brachte mich gleich am Abend 
meiner Ankunft in eine Buchhandlung, die Librería Nacional. 
In ihr lagen zahlreiche Exemplare der im Oktober 2001 erschie­
nenen einbändigen Auswahlausgabe der »Escolios  a un texto 
implícito« von Nicolás Gómez Dávila aus. Ich hatte diesen Na­
men erstmals um 1990 gehört, als mir Reinhart Maurer freund­
licherweise seine Rezension der »Einsamkeiten« von 1987 
zugeschickt hatte, der ersten Auswahl-Übersetzung der Apho­
rismen des Kolumbianers in irgendeine Fremdsprache. Zwar 
hatte ich, durch die Besprechung neugierig geworden, den Autor 
auf meine geistige Liste noch zu lesender Autoren gesetzt, aber, 
aufgrund anderer Verpflichtungen, doch recht weit unten und 
ihn weiter nicht verfolgt. Nun aber erinnerte ich mich, packte 
die Gelegenheit beim Schopf und erwarb mir sofort ein Ex­
emplar. Einige Tage später fuhr mich mein anderer Gastgeber, 
Professor Dr. Vicente Durán Casas, der Dekan der Fakultät, den 
ich seit 1991 kannte und der mich eingeladen hatte, um die große 
Tudor-​Villa des Denkers herum, die nach seinem und später 
seiner Frau Tode im Erdgeschoß nicht mehr bewohnt wurde, 
2002 allerdings noch seine einzigartige Bibliothek beherbergte.  
Durán verdanke ich auch eine Einladung bei Gómez Dávilas 
Tochter, Rosa Emilia Gómez de Restrepo, die mir in ihrer Woh­
nung u. a. ein bisher noch unveröffentlichtes, auf Französisch 
verfaßtes Manuskript ihres Vaters aus der Zeit des Zweiten Welt­
krieges zeigte. 



10

Noch in der ersten Nacht las ich mich in dem erworbenen 
Buche fest und konnte kaum einschlafen. Es war nicht nur eine 
leichte Form von Höhenkrankheit, wie sie die meisten Touristen 
befällt, die in die mehr als in 2600 Meter Höhe gelegene Haupt­
stadt Kolumbiens reisen; einer Krankheit, zu der Schlafstörun­
gen aufgrund von Hypoxie als verbreitetes Symptom gehören. 
Es war vielmehr die geistige Höhenluft dieses Buches, von der 
ich mich nicht losreißen konnte. Die unprätentiöse Brillanz 
seines Spanischs, die enorme Bildung, der Sinn für zahlreiche 
fundamentale philosophische Probleme, der feine ästhetische 
Geschmack, die subtile Religiosität, schließlich der intellektu­
elle Mut bei den Angriffen gegen die sonst nicht mehr hinter­
fragten Befindlichkeiten spätmoderner liberaler Demokratien 
begeisterten mich. Gleichzeitig empörte mich nicht etwa die 
Selbststilisierung als Reaktionär (denn es gibt Schlimmeres als 
zurückzuwollen, wenn man den Eindruck hat, die eigene Kul­
tur habe sich in eine Sackgasse verrannt), aber doch der Hohn 
gegenüber dem Universalismus, der den moralischen Kern der 
Moderne ausmacht.

Was macht man in einer solchen Konfliktsituation? Ich be­
gann noch in Bogotá, teils Schlußfolgerungen aus Gómez Dávi­
las Aphorismen niederzuschreiben, teils diese zu variieren und 
zu verallgemeinern, teils gegen sie explizite Gegenaphorismen 
zu verfassen. Der deutsche Brauch, Festschriften für verdiente 
Kollegen zu verfassen, gab mir Gelegenheit, bis 2020 in fünf  
Beiträgen immer wieder zu den »Escolios« zurückzukehren 
und an meiner gegenaphoristischen Antwort weiterzuarbeiten.1 

	1  Die Texte wurden erstmals publiziert als: 1. Variationen, Korollarien 
und Gegenaphorismen zum ersten Band der »Escolios  a un texto implí­
cito« von Nicolás Gómez Dávila, in: Die Ausnahme denken. Festschrift 
zum 60. Geburtstag von K.-M.  Kodalle, hg. von C.  Dierksmeier, 2 Bde., 
Würzburg 2003, II, 149–163 (spanische Übersetzung in: Vittorio Hösle, El  



11

Sie liegt nun hier in Gänze vor, begleitet von einer Einleitung,  
die kurz in Gómez Dávilas Rezeption, sein Leben, seine Bi­
bliothek und sein Werk einführt, allerdings mit Ausnahme der 
»Escolios«, um die es ja im Haupt‌teil dieses Buches geht. Ich 
suche den »impliziten Text« anzudeuten, der in den Scholien 
vorausgesetzt, aber nicht expliziert wird, um deren Verständnis 
zu erleichtern, und nenne einige seiner Quellen, die sehr zahl­
reich sind, aber bisher nur unzureichend erforscht wurden, weil 
der Autor sie fast nie zitiert. Die Abschnitte über die »Notas« 
und die »Textos« sind die originellsten Beiträge dieses Buches.

Auch wenn Gómez Dávilas Werk inzwischen ganz auf Deutsch 
vorliegt, benutze ich als Ausgangspunkt meiner Gegenaphoris­
men ebenso wie bei den Zitaten in der Einleitung stets meine 
eigene Übersetzung. Ich danke dem Karolinger-Verlag, der sich 

tercer mundo como problema filosófico y otros ensayos, Bogotá 2003, 
97–111); 2. Variationen, Korollarien und Gegenaphorismen zum zweiten 
Band der »Escolios a un texto implícito« von Nicolás Gómez Dávila, in: 
Kritische T‌heorie zur Zeit. Für Christoph Türcke zum sechzigsten Geburts­
tag, hg. von O.  Decker und T. Grave, Springe 2008, 94–108 (italienische 
Übersetzung in: Nicolás Gómez Dávila e la crisi dell’Occidente, hg. von 
F. Meroi und S. Zucal, Pisa 2014, 67–84; spanische Übersetzung in: Eikasia. 
Revista de Filosofía 77 [Octubre 2017], 124–139 [online]); 3. Variationen, 
Korollarien und Gegenaphorismen zum ersten Band der »Nuevos esco­
lios a un texto implícito« von Nicolás Gómez Dávila, in: Gott und Denken… 
Für F. Hermanni zum 60. Geburtstag, hg. von Ch. König und B. Nonnen­
macher, Tübingen 2020, 437–455; 4. Variationen, Korollarien und Gegen­
aphorismen zum zweiten Band der »Nuevos escolios a un texto implícito« 
von Nicolás Gómez Dávila, in: Christlicher Humanismus. Festschrift für 
Sigmund Bonk, hg. von S. Biber und V. Neumann, Regensburg 2019, 151–163; 
5. Variationen, Korollarien und Gegenaphorismen zu den »Sucesivos esco­
lios a un texto implícito« von Nicolás Gómez Dávila, in: Senex non semper 
optimus, senectus autem optima. Festschrift zu Ehren des 90. Geburtstags 
von H. Holz, hg. von M. Woesler, Bochum 2020, 185–210. Der Leser wird 
erkennen, daß die letzten drei Texte unter Trump geschrieben sind.



12

um die Verbreitung des Werkes des Kolumbianers große Ver­
dienste erworben hat und dem dieser die Rechte für die Über­
setzungen in sämtliche Sprachen übertrug, für die freundliche 
Erlaubnis, es zu tun. Besonderen Dank schulde ich Rosa Emilia 
Gómez de Restrepo für die Einladung und Beantwortung meiner 
Fragen 2002, Juan Fernando Mejía Mosquera für höchst kom­
petente Auskünfte zu Gómez Dávila zwanzig Jahre später sowie 
Vicente Durán und Alfonso Florez für die sorgfältige kritische 
Lektüre dieser Einführung.



13

Einführung

1. Der Mythos

Einer der Gründe für den erst in seinen letzten Lebensjahren ein­
setzenden, seitdem kontinuierlich zunehmenden Ruhm Nicolás 
Gómez Dávilas ist sicher die Tatsache, daß er zu den wenigen In­
tellektuellen des 20. Jahrhunderts gehörte, denen dieser gleich­
gültig war. Und dies, obgleich er ihm erstens gebührte und er 
zweitens sehr genau wußte, daß er ihm zukam. Aber er war teils 
zu religiös, teils zu stolz, um eitel zu sein. Warum sollte ihn 
die Rezeption seines Werkes zu seinen Lebzeiten interessieren, 
wenn er sich dessen sicher war, daß es ihn überleben würde und, 
viel wichtiger noch, daß er die ihm von Gott gesetzte Aufgabe 
erfüllt hatte? Es wäre zwar absurd, seine Abstinenz vom Kul­
turbetrieb subjektiv als eine besonders listige Weise zu deuten, 
schließlich doch das Weltinteresse zu wecken. Aber objektiv ist 
sein Erfolg zweifellos auch mit seiner radikalen Andersheit ge­
genüber einer Welt inzwischen an globale Standards angepaßter 
intellektueller Selbstvermarktung zu erklären, die es kaum glau­
ben mag und in Erregung dadurch versetzt wird, daß es noch je­
manden gibt, der nicht wie sie funktioniert. Mindestens ebenso 
wie sein Werk hat die Persönlichkeit Gómez Dávilas, seitdem sie 
bekannt wurde, das Publikum in Bann geschlagen. 

Die Verbürgerlichung, Professionalisierung und Professorisie­
rung der Philosophie mag, wie so vieles am sogenannten Fort­
schritt, ihre guten Gründe gehabt haben. Und doch wird man 
den Verdacht nicht los, mit den philosophischen Charakter­
köpfen aus Antike, Mittelalter und früher Neuzeit sei der Phi­
losophie etwas verlorengegangen, was durch alle Wunder des 



14

heutigen Universitäts- und Kongreßbetriebs noch nicht ganz 
wettgemacht worden ist. Und ein solcher Charakterkopf schien 
in diesem exotischen, geistesaristokratischen Philosophen aus 
einem fernen Land in den Anden wiedererstanden zu sein, der 
nur zweimal sein Heimatland verließ; der Autodidakt war, kei­
nen Studienabschluß vorzuweisen hatte (denn »ein Zahnarzt­
diplom ist respektabel, ein philosophisches grotesk«, E I 164) 
und nie an einer Universität unterrichtete; der an einem vor­
konziliaren Katholizismus festhielt und für viele Ideen der Mo­
derne nur Verachtung übrig hatte; der einen großen Teil seines 
Lebens in seiner exquisiten Privatbibliothek, am Ende mit etwa 
30.000 Bänden in vielen Sprachen und mit zahlreichen Erstaus­
gaben, verbrachte; der in dieser gewaltigen, aber anders als bei 
Jorge Luis Borges’ Bibliothek von Babel endlichen und geord­
neten Bibliothek nach ausgiebigen, fast die ganze europäische 
Geistesgeschichte erfassenden Lektüren ohne jeden Zeitdruck 
seine kurzen Texte schrieb, und zwar auf Spanisch, auch wenn 
seine stilistischen Vorbilder offenkundig Franzosen wie Michel 
de Montaigne, François de La Rochefoucauld, Nicolas Cham­
fort oder Antoine de Rivarol waren; der zwei seiner drei Bücher 
nur als Privatdrucke für Freunde herausbrachte und dessen sehr 
spätes Erleben der ersten Phase des Ruhms ein Zufall war.

Es ist dagegen schwerlich ein Zufall, daß einer seiner ersten 
Rezipienten in Deutschland Botho Strauß war, dessen Leiden 
an der metaphysischen Öde und penetranten Geistlosigkeit der 
Gegenwart unter allen deutschen Schriftstellern vermutlich am 
aufrichtigsten und keinesfalls Pose ist. In seinem Nachwort zu 
Georges Steiners »Von realer Gegenwart« (1991) finden wir 
nach einer scharfen Polemik gegen eine »T‌hersites-Kultur (…),  
für deren Verbreitung die deutsche Intelligenz nach dem Krieg  
ihr Bestes gab, Zug um Zug häßlicher und liebloser werdend«, 
den apotropäischen Rückgriff auf den noch weitgehend unbe­



15

kannten Kolumbianer, aus dessen gerade erstmals auf deutsch 
erschienenen Aphorismen er ausgiebig zitiert. Er sei »einer der 
großen spirituellen Reaktionäre«, und das sei gleichbedeutend 
mit »ein unbeirrter Zeitfremdling, voll scharfsinniger Fromm­
heit«.1 Weiter ging der Katholik Martin Mosebach, der selber  
nach Kolumbien reiste und dessen persönliche Besuche bei 
Gómez Dávila gleichsam spätmoderne Äquivalente von Pilger­
fahrten ins Heilige Land waren: »Ich war Tausende von Ki­
lometern zu ihm gereist; am ganzen Kontinent Südamerika 
interessierte mich er allein, und auch in Kolumbien würde für  
mich nur bedeutsam sein, was mit ihm in Verbindung stand« 
(2005, S. 7 f.). Der Weise von Bogotá war ihm ein »Einsiedler 
von der Art der großen Wüstenväter« (S. 10). Diese Aussage 
ist angesichts seiner Gegenstellung zur gegenwärtigen Kultur 
auf den ersten Blick verständlich; allerdings hinkt der Vergleich 
aus zwei Gründen. Erstens waren die Wüstenväter durchaus  
die Avantgarde ihrer Zeit und hatten die Zukunft der nächsten 
Jahrhunderte ganz auf ihrer Seite; sie waren alles andere als Re­
aktionäre. Und zweitens hatten ihre Zellen (um von den Ka­
pitellen der Säulen der Styliten zu schweigen) nicht ganz den 
Komfort einer Tudor-Villa aufzuweisen. 

Auch wenn die Anerkennung der Originalität der schrift­
stellerischen und philosophischen Leistung Gómez Dávilas in 
Deutschland begann, war das nur der Anfang seiner internatio­
nalen Rezeption. Nicht nur in Kolumbien, auch in Spanien und 
anderen spanischsprachigen Ländern wird er heute ausgiebig 
studiert. In Italien erreichte er eine der deutschen vergleich­
bare Popularität auch außerhalb philosophischer Fachkreise:  
Der Mittelalter-Historiker Marco Tangheroni etwa ließ sich 
bei seinem Buch zu der Methodologie der Geschichtswissen­

	1  Der Text ist wiederabgedruckt in: Strauß, 1999, 37–53; ebd. 47 f.



16

schaften von 2008 von Aphorismen Gómez Dávilas inspirieren. 
Auch ins Französische, Niederländische, Polnische, Ungarische 
wurde er übersetzt – nicht zufälligerweise Länder mit dominie­
render, zumindest beträchtlicher katholischer Bevölkerung. Auf 
Englisch findet man einige Übersetzungen im Internet; aber das 
einzige Buch mit einer Auswahl seiner Aphorismen auf Eng­
lisch (neben dem spanischen Original) erschien in Kolumbien. 
Von einer ernsthaften Rezeption in der angelsächsischen Welt 
kann daher keine Rede sein. Darf man das als Anzeichen einer 
geistigen Provinzialität deuten, wie sie Gómez Dávila den USA 
zuschrieb, wo er allerdings nie war?

2. Das Leben

Gómez Dávila wurde am 18.5.1913 in Bogotá geboren, wo er am 
Tag vor seinem einundachtzigsten Geburtstag verstarb. Er ent­
stammte einer einflußreichen und vermögenden kolumbiani­
schen Familie; der Großvater war General, der Vater Unterneh­
mer und Bankier gewesen. Ja, er war Ururenkel Antonio Nariños 
(1765–1824), der 1794 durch seine Übersetzung der französi­
schen Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte die Unab­
hängigkeit der spanischen Kolonien vorbereitete, Präsident des 
kurzlebigen unabhängigen Freistaates von Cundinamarca war 
(mit Bogotá als Hauptstadt) und in der letzten Strophe der heu­
tigen kolumbianischen Nationalhymne als Prediger der Men­
schenrechte gepriesen wird – also einer Angelegenheit, die sei­
nem Nachkommen weniger am Herzen lag. Am Ort des Hauses, 
in dem Nariño geboren wurde, steht seit 1908 der Amtssitz des 
kolumbianischen Präsidenten, die Casa Nariño. Etwa 1920 zog 
die Familie nach Paris, von wo Nicolás erst 1936 zurückkehrte, 
später als seine Eltern. Er wurde in einer Benediktinerschule 
erzogen, für einige Jahre wegen einer Lungenerkrankung von 



17

Privatlehrern zu Hause. Er erwarb in dieser Zeit seine bedeu­
tende Kenntnis der beiden antiken und der wichtigsten moder­
nen europäischen Sprachen (außer des Russischen, dafür später  
auch des Dänischen), u. a. durch regelmäßige Sommeraufent­
halte in Großbritannien. Die europäische Literatur und Philo­
sophie las er somit im Original. Die französische Sprache wurde 
ihm zur zweiten Muttersprache – seine Tochter berichtete mir, 
selbst gebetet habe er bis zum Ende seines Lebens nicht auf Spa­
nisch, sondern auf Französisch.

Eine katholische Erziehung im Frankreich der 1920er Jahre 
war unweigerlich vom Renouveau catholique beeinflußt, der 
schon im 19. Jahrhundert als gegen die Auf‌klärung und Fran­
zösische Revolution gerichtete Reaktion einsetzte und seit 
Ende des 19. Jahrhunderts sich zumal gegen den Positivismus 
wandte. Ganz in diesem Sinne lesen wir bei Gómez Dávila, das 
stärkste Argument für das Ancien Régime sei die Französische 
Revolution (N 113), »die Katastrophe von 1789« (N 198); und 
ihre größten Erfolge habe die objektivierende wissenschaftliche 
Psychologie nur als Psychopathologie eingefahren (N 81), denn 
alles Wesentliche zum Menschen fänden wir schon bei den Grie­
chen und in der Bibel (N 237). Politisch eine sehr heterogene Be­
wegung (er umfaßte Sozialisten wie Charles Péguy und Faschi­
sten wie Charles Maurras), hatte der Renouveau catholique doch 
im Affekt gegen die Moderne, die als zu individualistisch und  
als jahrhundertealten Traditionen gegenüber zerstörerisch emp­
funden wurde, einen gemeinsamen Nenner. Und doch ist der 
Renouveau catholique, anders als die Neuscholastik, eine durch 
und durch moderne Bewegung. François-René de Chateau­
briand, einer ihrer ersten Vertreter, war einer der bedeutendsten 
Romantiker – der Fokus auf die eigenen Empfindungen ist ihm  
viel wichtiger als die Erarbeitung einer metaphysisch konsisten­
ten T‌heorie von Gott (vgl. N 123). Bezeichnet sich jemand als 



18

»authentischen« Reaktionär, wie Gómez Dávila im Titel eines 
Aufsatzes, so hat er, ob er es weiß oder nicht, einen zentralen 
Begriff der Moderne adoptiert.2 

In der Tat ist Gómez Dávilas Katholizismus, anders als derje­
nige der naiven französischen Gegenauf‌klärer Joseph de Maistre 
(1753–1821) und Louis-Gabriel-Ambroise de Bonald (1754–1840) 
oder des großen spanischen Antiliberalen Juan Donoso Cortés 
(1809–1853), mit dem er oft verglichen wird, alles andere als eine 
schlichte Form von Traditionalismus, den er als explizite poli­
tische Doktrin ablehnte (N 69, 397), auch wenn er betonte, daß 
Originalität nur innerhalb einer geistigen Tradition gedeihen 
könne (N 310). Er hat etwa Nietzsche sehr genau und voller Be­
wunderung gelesen und ist ihm als Psychologe kaum unterle­
gen.3 Man denke etwa an seinen Aphorismus zu den klebrigen 
und schmierigen Lastern, die, anders als die theatralischen, von 
der professoralen Ethik aus Scham ignoriert würden (N 152 f.), 
oder an seine Bemerkung, jeder könne, wie Prokop über Justi­
nian, neben der offiziellen Historie auch eine geheime Skand­
algeschichte über sich selbst verfassen (N 168). Wie T‌homas 
Mann betrachtet er den Geist als eine Krankheit des Lebens 
(N 357). Ja, auch gegenüber der Kirche wendet er die psycholo­
gische Betrachtungsweise an (etwa in der Verspottung der ur­
christlichen Millenaristen, N 230), gibt ihr aber immer wieder 
eine überraschende Wendung. So räumt er freimütig ein, nicht 
wenige der katholischen Heiligen hätten ernste psychische Pro­
bleme gehabt, preist aber die Kirche, die diesen Menschen einen 

	2  Vgl. Lionel Trilling, 1972, der »authenticity« als modernen Erben des 
früheren Begriffs »sincerity«, also »Aufrichtigkeit«, analysiert. Zu dieser 
schreibt Gómez Dávila treffend, immer aufrichtig zu sein bedeute manch­
mal, dem eigenen Leben gegenüber unaufrichtig zu sein (N 253).

	3  Vgl. Alfredo Abad, 2017.



19

Weg wies, wie sie trotzdem Großartiges leisten konnten, statt sie 
in einem hygienischen Sanatorium wegzusperren (N 247; vgl. 
353). Das nimmt Foucault vorweg und übertrifft ihn zugleich. 
Oder er gibt zu, der Katholizimus sei widersprüchlich und ab­
surd – ganz so wie das Leben (N 348). Das Meßopfer weise auf 
die Altsteinzeit, und die Offenbarung komme nicht kompakt 
von außen, sondern ergebe sich nur in langsamen geschicht­
lichen Prozessen (N 433). Die Schönheit der Figur der Heiligen 
Jungfrau verdanke sich sowohl den heidnischen Göttinnen, die 
sie beschwöre oder ersetze, als auch der Art und Weise, wie sie 
sie transzendiere (N 432). 

Man mag Donoso Cortés wegen seines asketischen Lebens­
wandels vorziehen; nicht nur stilistisch, auch intellektuell kann 
er Gómez Dávila das Wasser nicht reichen. Mit den modernen 
anthropologischen T‌heorien der Genese der Religion ist dieser 
ebenso vertraut wie mit Sigmund Freud. Er kennt das Labyrinth  
der menschlichen Seele mit ihren schlafenden Fledermäusen 
(N 449); und über Sexualität spricht er präzise und ohne katho­
lische Hemmungen. »Jeder Pädagoge ist ein verschämter Päd­
erast.« (N 428) Die großen Scholastiker dagegen mochte er 
nicht und kannte er kaum. Er bewegte sich viel leichter in der An­
tike und in der Neuzeit ab dem 16. Jahrhundert als im Mittelalter. 
Und doch ist die Gómez Dávila eigentümliche Form der Gegen­
auf‌klärung keineswegs nihilistisch, wie die seines Zeitgenossen 
Emil Cioran (1911–1995), oder eine Instrumentalisierung der Re­
ligion für politische Zwecke, wie beim agnostischen oder sogar 
atheistischen katholischen Nationalisten Maurras (1868–1952).  
Jeder Nationalismus war Gómez Dávila fremd (man denke nur 
an sein vernichtendes Urteil über die Kolumbianer, N 225), da 
ihm sein Vaterland die Intelligenz war (N 391), und an seiner 
Religiosität ist nicht zu rütteln. Das einzige, was er nie bezwei­
felt habe, sei die Existenz Gottes (N 174), hingegen durchaus 



20

die Unsterblichkeit der Seele (N 182).4 Er sei nämlich sinnlich, 
skeptisch und religiös (N 332 f., 345). Auch vertritt er, wie wir 
noch sehen werden, einen klaren Wertrealismus. Doch spielen 
innerhalb seines Wertsystems zentrale moralische Werte nicht 
nur der Moderne, sondern auch des Katholizismus, wie etwa 
die Gerechtigkeit, nicht die geringste Rolle. Gómez Dávila ist 
gegenüber der Tradition anders, aber nicht weniger selektiv als 
der von ihm gehaßte nachkonziliare Katholizismus.

Kurz nach seiner Rückkehr nach Kolumbien heiratete Gómez 
Dávila 1937 María Emilia Nieto Ramos, die ebenfalls aus der 
Oberschicht des Landes stammte und ihm eine Tochter und 
zwei Söhne gebar. Seine Frau war in Wahrheit schon verheiratet 
gewesen, aber es gelang ihr, eine kirchliche Annullierung der  
ersten Ehe zu erhalten. (Man riskiert nicht viel mit der Ver­
mutung, ihr sozialer Status sei auf eine größere Milde der 
kirchlichen Tribunale gestoßen.) Mit seiner Gattin unternahm 
Gómez Dávila 1949 eine längere Autoreise durch Europa, das 
zweite und letzte Mal, das er Kolumbien verließ. Sie überzeugte 
ihn, daß Europa nur noch von seiner Vergangenheit lebe (N 267). 
Sein eigenes Leben war das eines sich stets weiterbildenden 
vermögenden Gentlemans, der das antike Ideal des »otium 
cum dignitate«, der würdevollen Muße, pflegte. Zwar stimmt 
es nicht, daß er keine wirtschaftlichen Aktivitäten ausübte – mit 
Unterbrechungen saß er von 1944 bis 1964 im Aufsichtsrat der 
von seinem Großvater und seinem Vater eröffneten Bank. Er 
wirkte beratend mit bei der Gründung der privaten Universidad 
de los Andes, heute eine der besten Lateinamerikas. Auch war 
er gelegentlich in staatlichen Kommissionen tätig. Anscheinend 

	4  Innerhalb meiner triadischen Typologie von Grundtypen der Gegen­
auf‌klärung (1987) gehört Gómez Dávila dem zweiten Typus an.


