
Berthold Wendt

Kleists Michael Kohlhaas





Berthold Wendt

Kleists Michael Kohlhaas

Ein Modell ästhetischer Theorie



Hochschulschriftenvermerk: Zgl.: Lüneburg, Universität, 
Dissertation, 2016 

© 2017 zu Klampen Verlag ∙ Röse 21 ∙ 31832 Springe
www.zuklampen.de

Umschlaggestaltung: Groothuis. Gesellschaft der Ideen 
und Passionen mbH · Hamburg

Satz: Germano Wallmann ∙ Gronau ∙ www.geisterwort.de
Druck: Bookfactory Buchproduktion GmbH ∙ Bad Münder

ISBN 978-3-86674-569-8

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 

in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten 
sind im Internet über ‹http://dnb.dnb.de› abrufbar. 



Inhalt

I) Einleitung	 7
I 01) Überblick über die neuere Forschung 

zu Michael Kohlhaas – kritisch beleuchtet 
in Hinsicht auf die Resultate 
aus meinem methodischen Ansatz	 7

I 02) Methodische Positionierung 
meines Forschungsansatzes	 50

A) Theoretische Grundlegungen	 60
A 01) Dramentheoretische Grundlegungen	 60
A 01 – 1) Zu Kleists Dramaturgie	 60
A 01 – 2) Zum Erhabenen bei Kleist	 83
A 02) Moralphilosophische Grundlegungen	 111
A 02 – 1) Vorbemerkung	 111
A 02 – 2) Das höchste Gut oder 

der moralische Wunsch	 113
A 02 – 3) Zum Verhältnis von Recht und Moral 

– bezogen auf das »Rechtgefühl«	 129

B) Interpretation des Michael Kohlhaas	 148
B 01) Einleitender Überblick mit Einführung 

der Hölderlin’schen Gattungsbegriffe	 148
B 02) Die Einleitung zu Michael Kohlhaas	 156
B 03) Die Exposition des Konflikts; episches Gedicht	 161



B 04) Rechtssubjekt moralisch	 172
B 05) Herses Verhör	 175
B 06) Rechtsgesuch; Formwechsel 

zum dramatischen Gedicht	 190
B 07) Das Geschäft der Rache	 210
B 08) Souverän und Kriegszug	 218
B 09) Die Lutherszene	 240
B 09 – 1) Luthers Theologie	 250
B 10) Staatsratsszene	 261
B 11) Erste absteigende Tendenz der Handlung	 265
B 12) Zweite absteigende Tendenz der Handlung; 

lyrisches Gedicht 	 282

C) Anhang zu Teil A	 313
C 01) Exkurs zum Prinz Friedrich von Homburg	 313
C 02) Exkurs zur Marquise von O... 	 325
C 03) Amphitryon (1803) – 

Interpretationsskizze	 340
C 04) Anhang: 

Die Schalkerei König Heinrich des V. – ein Essay	 342

Literaturverzeichnis	 349



7

Motto:
»Niemand ist mehr Sklave,

als der sich für frei hält,
ohne es zu sein.«

(Goethe)1

I) Einleitung 

I 01) Überblick über die neuere Forschung 
zu Michael Kohlhaas – kritisch beleuchtet 

in Hinsicht auf die Resultate 
aus meinem methodischen Ansatz

Der neueste Forschungsüberblick über die Arbeiten zum 
Michael Kohlhaas ist der von Bernd Hamacher aus dem 
Jahre 20032. Anknüpfend an die traditionelle Unterschei-
dung von Literaturgeschichte und Literatursystematik 
(Poetik) möchte ich meine Ansicht der Forschung, wie 
unten begründet wird, etwas anders einteilen als er. Denn 
ich möchte die Forschung gruppieren nach A) die sich 
der Poetik verpflichtet fühlende und B) die im weitesten 
Sinne literarhistorische Richtung. Zu A) gehören Clemens 
Lugowski, Beda Allemann, und nach ihrer theoretischen 

1   Goethe, Johann Wolfgang von: Wahlverwandtschaften, II, 5, Aus Otti-
liens Tagebuche. In: ders.: Werke in 8 Bänden, Bd.  4, Wiesbaden o. Jg. 
(Tempel Klassiker), S. 429.
2   Hamacher, Bernd: Schrift, Recht und Moral. Kontroversen um Kleists 
Erzählen anhand der neueren Forschung zu »Michael Kohlhaas«, in: 
A. P. Knittel und Inka Kording (Hrsg.): Heinrich von Kleist. Neue Wege 
der Forschung, Darmstadt 2003, S.  254–278. In meine repräsentative 
Auswahl sind Texte der Sekundärliteratur bis 2013 aufgenommen wor-
den. Ein überprüfender Blick in die Forschung bis 2015 hat gezeigt, dass 
keine wesentlich neuen Aspekte hinzugekommen sind. 



8

Intention auch Helga Gallas und in neuester Zeit Michael 
Niehaus; zu B) die übrigen Autoren. Die unter A) genann-
ten Autoren werden im Teil A 01 (den Überlegungen zu 
Kleists Dramaturgie) besprochen, abgesehen von Helga 
Gallas und Michael Niehaus3, auf deren methodische Über-
legungen schon unten bei der Begründung meines For-
schungsansatzes Bezug genommen wird. 

Hamacher unterteilt seinen Überblick nach 1) einem 
einleitenden Problemaufriss in: 2) Textkritik und Quel-
lenforschung; 3) Rechtsgeschichte; 4) Naturrecht und 
Gerechtigkeit; 5) Wertungsfragen: Protagonist, Erzähler 
und Leser; 6) methodische Neuansätze: Text und Geheim-
nis; und schließt 7) mit einem Fazit über Kontroversen 
und Perspektiven ab. Die ganz wertungsfrei vorgestellten 
Zusammenfassungen Hamachers müssen hier nicht inhalt-
lich wiederholt werden, sollen aber a) in ihrem Erkenntnis-
interesse aus der Sichtweise meiner Arbeit kommentiert, 
b) um spätere Beiträge und c) Beiträge zu Schwerpunktthe-
men meiner Arbeit ergänzt werden. 

Zu 2) Textkritik und Quellenforschung gehört die 
Arbeit von Thomas Nehrlich: »Es hat mehr Sinn und Deu-
tung, als du glaubst.« Zu Funktion und Bedeutung typogra-
phischer Textmerkmale in Kleists Prosa, Hildesheim 2012. 
Sie diskutiert zum einen die editorische Problematik verän-
derter typographischer Gepflogenheiten seit der autorisier-
ten Ausgabe der Kleist’schen Erzählungen 1810/11. Zum 
anderen widmet sie sich – ebenfalls gründlich historisch 
differenzierend – ausführlich der Deutung typographischer 
Merkmale und Besonderheiten der Kleist’schen Verwen-
dung von Druckschrift.

3   Das Buch von M. Niehaus: Erschöpfendes Interpretieren, Berlin 2013, 
behandelt nicht den Michael Kohlhaas, sondern Das Bettelweib von 
Locarno. Es ist aber wegen seiner methodischen Reflexionen hier erwäh-
nenswert.



9

Meine Interpretation stützt sich auf die von Kleist 
1810/11 veröffentlichte vollständige Fassung der Erzäh-
lung. Ihre sorgfältige Rekonstruktion durch Helmut 
Sembdner (1977) wurde zugrunde gelegt und mit den neu-
esten Textausgaben abgeglichen4. 

Zu 3) Rechtsgeschichte sind mir keine neuen Beiträge 
bekannt. Das grundsätzliche Problem bei der Bewertung 
der Ergebnisse der rechtshistorischen Forschung zu Kleists 
Erzählung scheint mir zu sein, dass sich das Konstruktions-
prinzip des Werkes den historischen Stoff in einer solchen 
Weise zueignet, dass der ihm zugrunde liegende Weltzu-
stand nicht mit dem des historischen Hans Kohlhase iden-
tisch ist.5 Dies ist schon vor längerer Zeit an symptomati-
schen Anachronismen, etwa der erwähnten Hamburger 
Bank, nachgewiesen worden. Ganz offensichtlich ging es 
Kleist nicht um die detailgetreue, ›naturalistische‹ Rekon-
struktion eines historischen Falls.6 Statt dessen finden sich 

4   Zitiert werden Kleists Werke in dieser Arbeit nach: Heinrich von 
Kleist: Werke in zwei Bänden, München, Wien 1977, herausgegeben 
von Helmut Sembdner; in der einmaligen Sonderausgabe der Harenberg 
Kommunikation 1982 (Bibliothek deutscher Klassiker, Bd. 25 und 26). 
Nachweise im Text mit Bandangabe (I oder II) und Seitenzahl. 
5   Vgl.: »So sehr Kleist auch eine Kohlhase-Geschichte erzählt, er er- 
zählt doch gerade hier eine modernere Geschichte.« (Joachim Rückert: 
›… der Welt in der Pflicht verfallen …‹. Kleists ›Kohlhaas‹ als moral- und 
rechtsphilosophische Stellungnahme, in: Kleist-Jahrbuch 1988/89, Berlin 
1988, S. 375–403, hier S. 379).
6   Schon E. T. A. Hoffmann polemisierte gegen die Substituierung des 
Wesentlichen durch das Akzidenzielle: »›Ich will,‹ erwiderte Lothar, 
›ich will nicht glauben, daß du, […] mit gewöhnlichen Rezensenten glei-
chen Sinnes bist, deren ganz eigentliche Praxis es erfordert, gleich nach-
zuspüren, wo etwa der Grundstoff zu diesem und jenem poetischen Werk 
liegen könne. Den Fund verkündigen sie dann mit vielem Pomp, stolz 
auf den armen Dichter hinabsehend, der nichts tat, als die Figur kneten 
aus einem Teig, der schon vorhanden war. Als ob es darauf ankommen 
könnte, daß der Dichter den Keim, den er irgendwo fand, in sein Inneres 



10

durch das Stilisationsprinzip bedingte charakteristische 
Abänderungen der stofflichen Vorlage – bestehe sie nun in 
den bekannten Quellentexten von Hafftitz oder in Akten-
einsicht7 – hinsichtlich des Handlungsverlaufs, der Perso-
nen, von Ort und Zeit und der allgemeinen Bestimmungen 
des Weltzustandes. Wie in meiner Arbeit am Text gezeigt 
wird, gehen insbesondere historische Forschungen in Rich-
tung Fehde- oder Widerstandsrecht an den textimmanent 
vorgebrachten Begründungen der Handlungsmaximen 
vorbei. Eine Betrachtung der Mythisierung der Kohlhaas-
Figur in terroristischem Zusammenhang betrifft eher einen 
wirkungsästhetischen Aspekt, den hinzuzuziehen und ana-
lytisch zu diskutieren mit meiner Arbeit nicht bezweckt 
wird8. 

aufnahm, als ob die Gestaltung des Stoffs nicht eben den wahrhaften 
Dichter bewähren müsse! […]‹. ›Du tust,‹ sprach Theodor, ›du tust 
mir großes Unrecht, Lothar, wenn du glaubst, ich sei andrer Meinung. 
Wie ein Stoff bearbeitet oder vielmehr lebendig gestaltet werden kann, 
hat niemand herrlicher bewiesen als Heinrich Kleist in seiner vortreffli-
chen, klassisch gediegenen Erzählung von dem Roßhändler Kohlhaas.‹ 
›Und,‹ unterbrach Lothar den Freund, ›und um so mehr gehört der 
›Kohlhaas‹ ganz dem herrlichen Dichter, […], als die Nachrichten von 
jenem furchtbaren Menschen, so wie sie im Hafftitz stehen, ganz mager 
und ungenügend sind.‹« (Hoffmann: Die Serapionsbrüder, Berlin und 
Weimar 1978, Bd. II, S. 27).
7   Hamacher (2003) erwähnt dazu den nicht unumstrittenen »Aufweis 
von Parallelen und Entsprechungen mit den Originalakten« (a. a. O., 
S. 257) bei dem Rechtshistoriker Christoph Müller-Tragin (1999).
8   An dieser Stelle lässt sich auf eine problematische Seite der Instanz 
des »Lesers« eingehen, die im Kontext des Dekonstruktivismus von 
Bedeutung ist (vgl. z. B. Theisen, Bianca: Bogenschluss. Kleists Formali-
sierung des Lesens, Freiburg i.Br. 1996). Problematisch ist daran, dass 
dort nicht klar unterschieden wird zwischen a) einer zur Textimmanenz 
gehörigen Ansprache und Einbeziehung eines Lesers, wie sie besonders 
zu Beginn des 19. Jahrhunderts beliebt war; b) einer im weitesten Sinn 
soziologisch zu untersuchenden Gruppe beliebiger Rezipienten oder 



11

In neuerer Zeit hat Johannes Süssmann in einem etwas 
versteckt veröffentlichten Kapitel9 über Michael Kohlhaas 
im Kontext des »literarischen Problems der Erzählung«10 
das Verhältnis der Erzählung zum historischen Stoff her-
ausgearbeitet. »Die historische Zurechnung des Darge-
stellten macht die Forschung blind für seine immanente 
Problemstellung. Denn in Kleists Text sind, […], beide 
Positionen gleich wichtig: die Achtung gebietende Staats-
autorität wie das unveräußerliche Recht des Einzelnen. 
[…] es [sind, B. W.] keine historischen Positionen, sondern 
dialektische.«11 Im Weiteren kann Süssmann nachweisen, 
dass sich Kleists konstruktiver Umgang mit den stofflichen 
Elementen nicht nur auf historische Ereignisse, sondern 
auch auf Personennamen, Ortsnamen und Schauplätze, 
Motive (etwa aus dem Fundus der Ritterromane) und lite-
rarische (Goethes Götz von Berlichingen) oder religiöse 
(Bibelreminiszenzen) Anspielungen erstreckt. Gerade aber 
gegenüber der sich zunehmend als quellentreu gebenden 
Erzählinstanz im Kohlhaas tun sich Widersprüche auf. Der 
Schein des Historiographischen gehört nach Süssmann 
zu Kleists »Doppelstrategie«12 als Autor: »Entschlossen, 
sein Dasein als freier Schriftsteller zu fristen, begibt Kleist 
sich mit seinen Erzähltexten auf einen verheißungsvollen 

Literaturkonsumenten und c) der Instanz ästhetischer Erfahrung, die 
letztlich mit der interpretierenden Subjektivität zusammenfällt und die 
ihr Maß am kritischen Selbstbewusstsein hat.
9   Süssmann, Johannes: Kleists Michael Kohlhaas und die Poetik der his-
torisierenden Fiktion, in: ders.: Geschichtsschreibung oder Roman? Zur 
Konstitutionslogik von Geschichtserzählungen zwischen Schiller und Ranke 
(1780–1824), Stuttgart 2000, S. 171–198.
10   Süssmann: Kleists Michael Kohlhaas, a. a. O., S. 180.
11   Süssmann: Kleists Michael Kohlhaas, a. a. O., S. 180.
12   Süssmann: Kleists Michael Kohlhaas, a. a. O., S. 182.



12

Markt«13. Er habe dabei nicht den Kompromiss mit dem 
populären Geschmack an Ritterromanen gescheut. Die 
Widersprüche verweisen dagegen durch ihre Irritationen 
auf das eigentliche Erzählproblem: »Nur wer sie wahr- und 
ernstnimmt, dem zeigen sie sich nicht als Fehler des Autors, 
sondern als Hinweis darauf, was es mit dem behaupteten 
Quellenbezug auf sich hat.«14 Warum Kleist seiner Erzäh-
lung den Schein des Historischen gibt, obwohl sie doch 
keine Darstellung von Geschichte ist, beantwortet sich für 
Süssmann aus den politischen Implikationen der Erzäh-
lung. An Jochen Schmidt (2003) kritisch anschließend 
sieht er sie zunächst in reformfördernden Identifikationsan-
geboten angesichts der Irritationen durch die Französische 
Revolution: »Immer häufiger, immer bewusster geschah 
dies durch Appelle an eine landschaftlich, politisch und 
eben auch historisch, vor allem historisch bestimmte Identi-
tät. […]. So, will es scheinen, können Rebellionen aufgefan-
gen werden. Von einer klugen Obrigkeit fruchtbar gemacht 
für Reformen, werden sie zum Motor der historischen 
Entwicklung.«15 Mit einer seltsamen Inkonsequenz geht 
Süssmann über Schmidt hinaus, denn »zu paradox erweist 
sich bei genauem Hinsehen das Beispiel, zu zweifelhaft 
eine Selbstüberwindung, die die übrig gebliebenen Rache-
wünsche erst richtig auszuagieren gestattet, zu fragwürdig 
eine Versöhnung, die Kohlhaas mit dem Leben bezahlt«16. 
Doch ausgerechnet, »dass ein Staat ihn ›als Unterthan 
reclamir[t]‹ (228), um […] ihn ernsthaft zur Rechenschaft 
zu ziehen, das wendet das Geschehen unverhofft in die 
Utopie. […]. Gemeint ist das Preußen nach den Reformen. 

13   Süssmann: Kleists Michael Kohlhaas, a. a. O., S. 183.
14   Süssmann: Kleists Michael Kohlhaas, a. a. O., S. 186.
15   Süssmann: Kleists Michael Kohlhaas, a. a. O., S. 190 f.
16   Süssmann: Kleists Michael Kohlhaas, a. a. O., S. 191.



13

Das ist die politische Dimension der Erzählung. Wie dieses 
Preußen aussehen soll, hält Kleist ihm im Michael Kohlhaas 
vor.«17 – Die Zweifel am Verhältnis von Konflikt und Ver-
söhnung nimmt meine Dissertation ernster als Süssmann. 
Darum gewinnt auch der Kant’sche Begriff des ethischen 
Gemeinwesens als Bestimmung des Geschichtsziels gegen 
die Perspektiven der historischen Reformpolitik für sie an 
Bedeutung. Süssmann relativiert damit historisch seine 
eigene Interpretationsdimension: »Schließlich ist auch 
Kleists Gegenstand kein historischer, sondern aktuell, 
solange Staaten beanspruchen, die Konflikte ihrer Mit-
glieder auf dem Rechtsweg zu schlichten, solange sie ihre 
Mitglieder zwingen, auf Selbsthilfe zu verzichten, solange 
sie ihnen abverlangen, ihre Rechtsansprüche auf staatli-
che Organe zu übertragen, die dafür ein Gewaltmonopol 
reklamieren.«18 

In die historische ökonomische Dimension der Kohlhaas-
Erzählung versuchen zwei Autorinnen in der Aufsatzsamm-
lung von Christine Künzel / Bernd Hamacher: Tauschen 
und Täuschen. Kleist und (die) Ökonomie, (Frkf./M. 2013) 
in neuester Zeit Licht zu bringen. In dem Buch finden sich 
unter der Rubrik: »Beiträge zu zeitgenössischen ökono-
mischen Diskursen« zwei Aufsätze, die die Titelfigur des 
Michael Kohlhaas unter ökonomischem Aspekt durch-
leuchten. Gemeint sind mit diesem von Bernd Hamacher 
als bisher vernachlässigt bedauerten Aspekt aber nicht mar-
xistische Textinterpretationen. 

Sabine Biebl stellt in ihrem Aufsatz: Für eine »bessere 
Ordnung der Dinge«. Eigentumsverhältnisse in Kleists 

17   Süssmann: Kleists Michael Kohlhaas, a. a. O., S. 191.
18   Süssmann: Kleists Michael Kohlhaas, a. a. O., S. 180.



14

Michael Kohlhaas,19 fußend auf Jochen Schmidt u. a., Kleists 
Erzählung in den Kontext der Stein-Hardenberg’schen 
Reformen, die sich um eine gesetzliche Verankerung der 
Liberalisierung des bürgerlichen Eigentums bemühten. 
Auf dieser Zielgerade des bürgerlichen Weltgeistes findet 
Biebl den Protagonisten: »In der Hauptfigur Michael 
Kohlhaas haben wir es zweifellos mit einem homo oecono-
micus zu tun, der als Verfechter der Freiheit des Eigentums 
auftritt.«20 Dann zeigt sie, dass Kohlhaas in der Exposi-
tion der Erzählung im Sinne des Eigentumsrechts stimmig 
handelt. Aus dem Verkauf von Haus und Hof zieht sie den 
Schluss, dass Kohlhaas »seinen Status als Eigentümer und 
Wirtschaftender aufgibt«, sich in »naturzuständliche 
Besitzverhältnisse« begibt und sich als »Anführer einer 
Bande […] durch Plünderungen Zugriff auf Ressourcen 
verschafft«.21 Dadurch erfahre »jenes grundsätzliche 
Problem des Abhängigkeitsverhältnisses von Freiheit und 
Eigentum als Entfaltungsbereich und Garant der mensch-
lichen Freiheit, […], seine äußerste Zuspitzung.«22 Nur der 
Rechtsspruch bezüglich der Pferde restituiere Kohlhaas’ 
»Personsein, sein Menschsein«23, da er »Kohlhaas also in 
der existenziellen Dimension des Eigentums seine mensch-
liche Freiheit wiedergibt«.24

19   Biebl, Sabine: Für eine »bessere Ordnung der Dinge«. Eigentums-
verhältnisse in Kleists Michael Kohlhaas, in: Christine Künzel / Bernd 
Hamacher (Hrsg.): Tauschen und Täuschen. Kleist und (die) Ökonomie, 
Frkf./M. 2013, S. 171–182.
20   Biebl: Für eine »bessere Ordnung der Dinge«, a. a. O., S. 175.
21   Biebl: Für eine »bessere Ordnung der Dinge«, a. a. O., alle drei Zitate 
S. 178.
22   Biebl: Für eine »bessere Ordnung der Dinge«, a. a. O., S. 178.
23   Biebl: Für eine »bessere Ordnung der Dinge«, a. a. O., S. 178.
24   Biebl: Für eine »bessere Ordnung der Dinge«, a. a. O., S. 180.



15

Am Verweis auf den Text, der referiert, Kohlhaas nenne 
sich nach dem Verkauf seiner Güter in seinem Manifest 
»›einen Reichs- und Weltfreien, Gott allein unterworfe-
nen Herrn‹« (II, 36) zeigt sich der Mangel der Biebl’schen 
Fokussierung auf das Verhältnis von Recht, Freiheit und 
Eigentum. Ihre Analyse fällt hinter die Diskussion um den 
Gesellschaftsvertrag zurück und vermag das problemati-
sche Verhältnis von Recht und Moral nicht in den Blick zu 
nehmen. Indiz dafür ist, dass ihr das Wort »Rechtgefühl« 
nichts als ein »paradoxes Kompositum«25 zu sein dünkt. 
Zweifel am Kriterium der Tauschäquivalenz melden sich bei 
Biebl in der Betrachtung des Endes der Erzählung: »Aber 
im Exzess der Genugtuungen, der am Ende losbricht, stellt 
sich die Frage nach dem Eigentum noch einmal neu. Denn 
hier wird das ›Leben‹ endgültig zur allgemeinen Währung 
der Wiedergutmachung: […].«26

Christine Künzel nimmt sich in ihrem Aufsatz: Der 
Rächenfehler der Kaufleute. Anmerkungen zu Michael Kohl-
haas und Der Findling 27 der Frage an: »Wie kommt es, dass 
es ausgerechnet Kaufleute sind, die in der Literatur immer 
wieder exzessiv der Rache frönen?«28 Die Auflösung des 
Problems von kaltem, ökonomischem Kalkül und heißer 
Leidenschaft der Rache findet sie auf drei Ebenen: a) in 
der Etymologie, die eine Verbindung zwischen »rächen« 
und »rechnen« nahelege; b) in Rache als »Abrechnung« 
oder »Vergeltung«, so dass folgt: »Rache erscheint hier 
also gewissermaßen als eine Fortführung kaufmännischen 

25   Biebl: Für eine »bessere Ordnung der Dinge«, a. a. O., S. 180.
26   Biebl: Für eine »bessere Ordnung der Dinge«, a. a. O., S. 182.
27   Künzel, Christine: Der Rächenfehler der Kaufleute. Anmerkungen 
zu Michael Kohlhaas und Der Findling, in: Christine Künzel / Bernd 
Hamacher (Hrsg.): Tauschen und Täuschen. Kleist und (die) Ökonomie, 
Frkf./M. 2013, S. 183–197.
28   Künzel: Der Rächenfehler der Kaufleute, a. a. O., S. 183.



16

Denkens und Handelns mit anderen Mitteln«29; sowie 
c) darin, dass sich das Verwerfliche der Rache und Anerken-
nenswerte des Geschäftssinns in der traditionellen Vorstel-
lung vom Kaufmann finde, da sie die Entgegensetzung von 
Ehrbarkeit und Tugend sowie amoralischer Monstrosität 
vereint enthalte.30 

Detaillierter noch als Biebl – und dabei die Motive des 
»Pferdehändlers« und der »Rappen« ökonomisch aus-
deutend – zeigt auch Künzel zunächst, dass sich Kohlhaas 
in der Exposition auf der Tronkenburg ganz als Kaufmann 
verhält. Im Sprung zur Lutherszene verweist sie eingangs 
auf die Position des historischen Luther, »die Kaufleute 
und Edelleute bzw. Ritter gleichermaßen als ›Räuber‹ 
betrachtet.«31 In dem Disput zwischen Luther und Kohl-
haas würden zwei verschiedene Rechnungen aufgemacht. 
Dabei stellt sich Künzel auf die Seite des historischen 
Luther: »In der Bilanz, die Kohlhaas aufstellt, findet eben 
jene fatale Verdoppelung der (doppelten) Buchführung 
statt, die für die Kleist’schen Kaufleute charakteristisch ist: 
Hier werden nicht allein ökonomische Schulden mit mora-
lischer Schuld vermengt, sondern es findet […] eine Über-
schreitung jener Grenze zwischen den beiden Reichen statt, 
für die sich Martin Luther so vehement eingesetzt hatte.«32 
Abschließend aber hält sie fest, dass sich Kohlhaasens kauf-
männisches Kalkül im Geschäft der Rache langfristig, weil 
auf seine Erben berechnet, »– sofern man vom Tod Kohl-
haas’ absieht – auszuzahlen« »scheint«.33

29   Künzel: Der Rächenfehler der Kaufleute, a. a. O., S. 183.
30   Vgl. Künzel: Der Rächenfehler der Kaufleute, a. a. O., S. 184.
31   Künzel: Der Rächenfehler der Kaufleute, a. a. O., S. 189.
32   Künzel: Der Rächenfehler der Kaufleute, a. a. O., S. 190 f.
33   beide Zitate: Künzel: Der Rächenfehler der Kaufleute, a. a. O., S. 191.



17

Chr. Künzel hat gezeigt, dass man durch Fundierung der 
Interpretation mit dem Begriff des Kaufmanns einen identi-
schen Begriff eines Sozialcharakters als identische Basis ent-
gegengesetzter Bestimmungen zu Grunde legen kann, der 
den in der Erzählung dargestellten Prozess zu dessen Bebil-
derung oder tautologischen Bestätigung macht.

Zu 4) Naturrecht und Gerechtigkeit 
Als Problemaufriss und Exponierung der Herangehens-

weise meiner Arbeit sei hier einleitend der Aufsatz von 
Joachim Rückert von 1988/8934 diskutiert, der den mir als 
zuverlässigsten erscheinenden Überblick über die Rechts- 
und rechtsphilosophische Geschichte um 1800 gibt. Gerade 
in der Frage des persönlichen Widerstandsrechts auf dem 
Hintergrund des damals allgemein bekannten Gedankens 
vom Gesellschaftsvertrag stellt er zwei gegensätzliche Strö-
mungen heraus: die der prinzipiellen Ablehnung und die 
der bedingungs- und ausnahmsweisen, geregelten Zulassung 
eines Widerstandes gegen den Staat. Die Seite der Ableh-
nung bezieht ihre Berechtigung aus dem allgemeinen prakti-
schen Prinzip, also dem Recht als dem gegenüber allen Ein-
zelnen verselbständigten Allgemeinen, und lädt die Kosten 
seiner ausnahmsweisen Fehlbarkeit dem Einzelnen auf (der 
zu dulden habe); die andere Seite bekennt sich zum Einzel-
nen und begründet aus seiner Pflicht gegen sich selbst, die 
ihm Aufopferung verbietet, ein Recht auf Gewalt gegen die 
Angriffe gegen seine Rechte. Eine biographisch und rechts-
geschichtlich angelegte Interpretation versucht nun, unter 
Auffindung eines Gewährsmannes, eine Theorie zu finden 
(bei Rückert sind dies die Schriften von Ludwig Heinrich 

34   Rückert, Joachim: ›… der Welt in der Pflicht verfallen …‹. Kleists 
›Kohlhaas‹ als moral- und rechtsphilosophische Stellungnahme, in: Kleist-
Jahrbuch 1988/89, Berlin 1988, S. 375–403.



18

Jakob), die es ermöglicht, das Handeln des Protagonisten 
des Kohlhaas mit rechtsphilosophischen Theorien als in 
Übereinstimmung befindlich zu erklären. Dies ist im ersten 
Schritt sinnvoll, insofern es dazu helfen kann, die konse-
quente Durchgestaltung des Textes nach seinem idealischen 
Geist verständlich zu machen. Doch hat es zwei Grenzen: 
a) die eine ist die, wo der Text vermöge der Wechselwirkung 
zwischen geistiger Form und Stoff aus den Schranken der 
Rechtsphilosophie ausbricht und das Verhältnis zur Moral 
thematisiert. Rückert hat diese Grenzüberschreitung sehr 
sorgfältig an der Begriffsgeschichte des »Rechtgefühls« 
als eines moralischen Gefühls nachgewiesen35. Und b) 
darin, dass es sich bei dem rechtsphilosophischen Problem 
um eine Antinomie handelt36, die innerrechtlich nicht zu 
lösen ist und die ihren Grund in der Unmöglichkeit hat, 
Recht als Erweiterung der Moral zu begründen. Eben diese 
Antinomie und ihr Grund werden in der Erzählung Kleists 
ästhetisch entwickelt. Zu ihrer theoretischen Darstellung 
als Grundlage der Interpretation ist es notwendig, nicht 
einzelne historische Positionen zu referieren, sondern das 
Verhältnis von Recht und Moral an dem dafür sachlich ein-
schlägigen, zudem das Denken seiner Zeit zusammenfassen-
den Text, Kants Metaphysik der Sitten, zu diskutieren, wie es 
in dieser Arbeit im Kap. A.03 geleistet wird. 

Hans Richard Brittnacher äußert sich in seinem Aufsatz 
Das ›Rechtgefühl einer Goldwaage‹ oder: Kohlhaas läuft 

35   Vgl. Rückert: ›… der Welt in der Pflicht verfallen …‹, a. a. O., S. 383–
388.
36   Ein Recht, das sich durch Einräumung eines Widerstandsrechts 
selbst die Möglichkeit zugesteht, Unrecht zu sein, ist ein Widersinn; 
zugleich ist das Motiv, ein Widerstandsrecht zu fordern, offensichtlich 
groß und wirft die Frage nach der begrifflich unterstellten Unabhängig-
keit der Rechtsinstanzen auf. 



19

Amok37 zur Frage der Gerechtigkeit, ausgehend von der 
»Kombination der Superlative von ›rechtschaffen‹ und 
›entsetzlich‹.«38 Brittnacher diskutiert das Verhältnis von 
Rechtsverletzung und Rache und konstatiert pazifistisch: 
»Aber dem Skandalon des ›zugleich‹, wie es die Lektüre
anweisung des Erzählanfangs insinuiert, ist keine dieser 
Lektüren gewachsen, unterstellen sie doch, dass die Novelle 
sich zuletzt, […], auf eine Seite der Gewalt schlage – sei es 
die persönlich verständliche, aber nicht rechtsförmige, sei 
es die staatlich legitimierte, aber ungerechte.«39 Nun sieht 
Brittnacher, dass die Erzählung selbst Partei nimmt: »Wie 
man es auch drehen und wenden mag – bei allem Für und 
Wider scheint die Erzählung doch ja zu sagen zu der Gran-
diosität des Kohlhaas und zum Exzess seiner Rache.«40 So 
vorsichtig dieser Befund bei Brittnacher formuliert ist, geht 
er doch mit meiner Deutung konform. Doch dann nimmt 
seine Interpretation eine überraschende Wendung, denn 
die Lösung dieser parteilichen Schieflage sieht Brittnacher 
im Amoklauf. »Wenn aber die Macht blind ist, dann kann 
auch die Rache derer, die aufbegehren, nicht präzise gerich-
tet sein. […]. Die Selbstermächtigung zum Racheengel und 
zum Souverän einer provisorischen Weltregierung ist die 
Metapher für die Pathologie eines Helden, den die Anomie 
der Verhältnisse zu einem unberechenbaren Täter werden 
lässt, der rot sieht: Kohlhaas läuft Amok.«41 Überraschend 
ist an der These vom Amoklauf, dass die von Brittnacher 

37   Brittnacher, H. R.: Das ›Rechtgefühl einer Goldwaage‹ oder: Kohl-
haas läuft Amok, in: ders. und Irmela von der Lühe (Hrsg.): Risiko – 
Experiment – Selbstentwurf. Kleists radikale Poetik, Göttingen 2013, 
S. 131–149. 
38   Brittnacher: Das ›Rechtgefühl einer Goldwaage‹, a. a. O., S. 131.
39   Brittnacher: Das ›Rechtgefühl einer Goldwaage‹, a. a. O., S. 138.
40   Brittnacher: Das ›Rechtgefühl einer Goldwaage‹, a. a. O., S. 141.
41   Brittnacher: Das ›Rechtgefühl einer Goldwaage‹, a. a. O., S. 142.



20

selbst aufgeführten Merkmale einer solchen Tat, insbeson-
dere Einzeltäterschaft und Wahllosigkeit, auf Kohlhaasens 
zielgerichteten, bewussten und gut organisierten Rache-
krieg ganz und gar nicht zutreffen. Von einem Fortschritt 
der Forschung kann nicht gesprochen werden, weil, abge-
sehen vom Text, schon 1984 Horst Sendler in seiner Kri-
tik einer These von Günter Blöcker (1960) die Rede vom 
»Amokläufer des Rechts«42 begründet abgewiesen hat. Bei 
Brittnacher wird die Kohlhaas-Erzählung zur Warnung an 
moderne Gesellschaften: »Auch in dieser Hinsicht (der 
Reaktion von aufgebrachten Menschenmassen, B. W.) deu-
tet sich im Amoklauf des Michael Kohlhaas ein bis dahin 
unbekannt gebliebenes, spezifisch modernes Risiko an, die 
Drohung einer neuen Form von Gewalt, die am Ende der 
Erzählung in Zucht genommen wird.«43 

Da Hamacher unter 4) auch die Kontroverse um Luther 
abhandelt, so ist hier der Beitrag von Claus-Dieter Ost
hövener: ›Die Kraft beschwichtigender Worte‹44 zu erwäh-
nen. Osthövener bemüht sich, insbesondere in der Kritik 
der Luther-Darstellung bei Jochen Schmidt, die beschwich- 
tigende Rolle Luthers auf der Grundlage von dessen seelsor-
gerischem Religionsverständnis herauszustellen. »Denkt 
man sich (aus Luthers Plakat im Kohlhaas, B. W.) die hefti-
gen Kraftausdrücke einmal hinweg und ermäßigt die escha-
tologische Temperatur, dann ist das Plakat nicht mehr gar 
so weit von dem ruhig ermahnenden Seelsorgerschreiben 

42   Blöcker, Günter: Heinrich von Kleist oder das absolute Ich, 1960, 
S. 215; zitiert nach: Horst Sendler: Über Michael Kohlhaas – damals und 
heute, Berlin 1985, S. 33 und Anm. 116.
43   Brittnacher: Das ›Rechtgefühl einer Goldwaage‹, a. a. O., S. 148.
44   Osthövener, Claus-Dieter: ›Die Kraft beschwichtigender Worte‹, in: 
H. R. Brittnacher und Irmela von der Lühe (Hrsg.): Risiko – Experiment 
– Selbstentwurf. Kleists radikale Poetik, Göttingen 2013, S. 110–130.



21

Luthers an den historischen Kohlhase entfernt.«45 Hier-
bei wird auch das Motiv des Abendmahls erläutert: »Tat-
sächlich bildet das Abendmahl auch eine der vielen durch-
gehenden Linien der Erzählung, indem es zu Beginn, in 
der Mitte und am Ende aufscheint«46. Osthövener macht 
sich die Zwei-Welten-Lehre Luthers zu eigen: »Kohlhaas 
ist nicht zuletzt darin ein Komplement zu Luther, dass er 
eine für die Religion charakteristische Unbedingtheit nun 
auch in rechtlicher Hinsicht vertritt und dass er eben darum 
scheitert, weil die Sphäre des Rechts derlei Unbedingthei-
ten nicht verträgt«47 und gewinnt daraus das Bild eines 
beschwichtigenden Luthers: »Ähnlich wie in der Begeg-
nung mit Kleists Kohlhaas hat Luther seine Widersacher, 
die sich prophetische Kräfte zumaßen und himmlisches 
Licht in sich spürten, als satanische Kräfte gebrandmarkt. 
Ihm ging es tatsächlich um einen Endkampf des Göttlichen 
gegen das Satanische, und darin hat Kleists Stilisierung des 
Kohlhaas etwas Treffendes an das Licht gestellt, […].«48 – 
Gegenüber dieser polaren Gut/Böse-Dichotomie kommt 
meine Arbeit, eher auf Seiten Jochen Schmidts49 stehend, 
zu einer differenzierteren Einschätzung der Rolle Luthers in 
der Erzählung. Osthöveners emphatische Loyalität gegen-
über Luther lässt ihn noch nicht einmal die Verlogenheit in 
der Diplomatie Luthers thematisieren, der z. B. gegenüber 
Kohlhaas den Vorwurf erhebt, er habe sich bloß leichtfer-
tig (II, 45) um den Rechtsweg bemüht, zugleich aber weiß, 
dass es allgemein bekannt war, dass die im Kurfürstentum 

45   Osthövener: ›Die Kraft beschwichtigender Worte‹, a. a. O., S. 119.
46   Osthövener: ›Die Kraft beschwichtigender Worte‹, a. a. O., S. 123.
47   Osthövener: ›Die Kraft beschwichtigender Worte‹, a. a. O., S. 120.
48   Osthövener: ›Die Kraft beschwichtigender Worte‹, a. a. O., S. 128 f.
49   Vgl. Schmidt, Jochen: Heinrich von Kleist. Studien zu seiner poeti-
schen Verfahrensweise, Tübingen 1974 und ders.: Heinrich von Kleist. Die 
Dramen und Erzählungen in ihrer Epoche, Darmstadt 2003.



22

zweitmächtigsten Herren Hinz und Kunz von Tronka 
die Klage unterschlagen hatten (II, 49). Luthers – weihe-
voll mit theologisch imaginiertem Urteil vor dem Jüngs-
ten Gericht – aufgestellte Behauptung, der Kurfürst wisse 
nichts von Kohlhaas’ Angelegenheit, (»Und muß ich dir 
sagen, Gottvergessener, daß deine Obrigkeit von deiner 
Sache nichts weiß – was sag ich? daß der Landesherr, gegen 
den du dich auflehnst, auch deinen Namen nicht kennt, der-
gestalt, daß wenn dereinst du vor Gottes Thron trittst, in 
der Meinung, ihn anzuklagen, er, heiteren Antlitzes, wird 
sprechen können: diesem Mann, Herr, tat ich kein Unrecht, 
denn sein Dasein ist meiner Seele fremd?« [II, 45]) beruht 
zumindest auf grob fahrlässiger Sachfremdheit, denn der 
Erzähler berichtet: »Der Kurfürst, durch einen Eilboten, 
von der Not, in welcher sich die Stadt Leipzig befand, 
benachrichtigt, erklärte, daß er bereits einen Heerhaufen 
von zweitausend Mann zusammenzöge, und sich selbst an 
dessen Spitze setzen würde, um den Kohlhaas zu fangen. Er 
erteilte dem Herrn Otto von Gorgas einen schweren Ver-
weis, wegen der zweideutigen und unüberlegten List, die 
er angewendet, um des Mordbrenners aus der Gegend von 
Wittenberg loszuwerden; […]« (II, 43 f.), um dann zusam-
menzufassen: »Unter diesen Umständen übernahm der 
Doktor Martin Luther das Geschäft, […].« (II, 44) Sollte 
diese damals dort höchste theologisch-moralische Instanz 
von den Umständen, unter denen sie dieses Geschäft über-
nahm, so wenig gewusst, sich so einseitig informiert, und 
sich doch so seelsorgerisch weitreichend in ihr engagiert 
haben können, ohne dass dabei Zweifel an ihrer Integrität 
aufkommen müssen?50

50   Der Sache nach aber erweist sich Luther mit dieser ungeheuer-
lichen Behauptung als eine Parallelfigur zum Bewusstsein des Mar-
chese aus dem Bettelweib, denn aus (hier bei Luther abstrakt aus der 



23

Unter 5) Wertungsfragen: Protagonist, Erzähler und Leser 
lässt sich der kleine Aufsatz von Karl Philipp Ellerbrock mit 
dem Titel Wasser und Eloquenz51 einordnen, der sich mit 
dem Motiv des Wasserausschüttens in der Abdeckerszene 
befasst und darin wird feststellt: »Entscheidend ist jedoch, 
dass in der Abdeckerszene Geste und Handlung zuletzt 
über das gesprochene Wort triumphieren.«52 Wie Eller-
brock motivgeschichtlich nachzeichnet, eröffnet die Geste 
des Abdeckers »einen Deutungshorizont für das Gesche-
hen, indem sie alle Rede verwirft und eine Rückkehr in 
das alltägliche Leben vorstellbar macht.«53 Die detaillierte 
Analyse der Abdeckerszene in meiner Arbeit kommt zu 
anderen, nicht so optimistischen Resultaten. 

Ganz allgemein ist aus der Sicht meines Forschungsan-
satzes zu den Wertungsfragen, die in fast alle Beiträge zum 
Kohlhaas hineinreichen, Folgendes zu sagen: Es ist das her-
meneutische Anliegen dieser Dissertationsschrift aufzuzei-
gen, dass die Beurteilung des Handelns des Protagonisten, 
dessen Bedingungen und Maximen in Kleists Text immer 

Zwei-Welten-Theorie abgeleitetem) Loyalitätsdünkel gegenüber der 
Macht existieren für sein Bewusstsein offenbare Begebenheiten gar nicht. 
Man könnte sein Plakat im Kohlhaas als ein Zeugnis eines fanatischen 
Devotionswahns bezeichnen, der seinen Grund darin hat, dass sich die-
ses durch Abstraktion lebendig tote Bewusstsein – ganz im Gegensatz 
zum aus konkreter Negation gewordenen lyrischen Ich des Kohlhaas – an 
weltlichen Dingen nur als den materiellen, in Form von Luther bekann-
ten historischen Gegebenheiten zu regulierenden Voraussetzungen tran-
szendenter Betrachtungen interessiert zeigt. Denn nach Luther hat ja die 
weltliche Macht ihre einzige Grenze da, wo sie die Freiheit des Glaubens 
angreift.
51   Ellerbrock, Karl Philipp: Wasser und Eloquenz, in: Hans Ulrich 
Gumbrecht und Frederike Knüpling (Hrsg.): Kleist revisited, München 
2014, S. 197–202.
52   Ellerbrock: Wasser und Eloquenz, a. a. O., S. 200.
53   Ellerbrock: Wasser und Eloquenz, a. a. O., S. 202.



24

wieder selbst reflektiert werden, nicht aus der Gesamt
betrachtung des ästhetischen Verlaufs der Handlung abge-
löst werden kann, sondern als Moment dieses Handlungs-
verlaufes und seiner Formbestimmungen betrachtet werden 
muss. Die Isolation einzelner Extremhandlungen oder die 
Identifikation eines bestimmenden Charakterzuges (etwa 
die vielerwähnte Rachsucht) erscheinen dem hier ange-
wandten Verfahren gegenüber – selbst wenn sie partiell 
zutreffen – als verkürzende Personalisierungen.

Zur Problematik der Gewalt und des Erhabenen:
In Iris Dennelers Aufsatz: Kleists Bankrotterklärung des 

Erhabenen54 ist, nach der aus der Rhetorik stammenden 
engen Definition, das Erhabene im Wesentlichen identisch 
mit dem Heroischen und Dramatischen. Die sog. Bankrott-
erklärung wird aber, auf die Schiller- und Kant’sche Bestim-
mung des Erhabenen zielend, über eine angebliche Destruk-
tion der »Allianz von Ordnung, Sittlichkeit und Vernunft 
durch die Aufklärung«55 begründet und mündet in einem 
blinden Opferwillen: »Auch der Leser kann angesichts der 
ständig wechselnden Erzählperspektiven keinen souveränen 
Standpunkt mehr gewinnen, sondern muss blind für die 
Werte- und Normenangebote des Erzählers ›in Grund und 
Boden‹ gehen.«56 Kleists Sprache ist Iris Denneler Beleg 
sowohl für einen zugleich das eigentliche »Begehren« ver-
deckenden Ausbruch in Gewalttätigkeit als auch für Kleists 

54   Denneler, Iris: ›Denn nie besser ist der Mensch, als wenn er recht innig 
fühlt, wie schlecht er ist‹ – Kleists Bankrotterklärung des Erhabenen, in: 
Études Germaniques, 50. Jg. No. 4, Paris 1995, S. 713–733. 
55   Denneler: ›Denn nie besser ist der Mensch, als wenn er recht innig 
fühlt, wie schlecht er ist‹, a. a. O., S. 731.
56   Denneler: ›Denn nie besser ist der Mensch, als wenn er recht innig 
fühlt, wie schlecht er ist‹, a. a. O., S. 731.



25

»Kriegserklärung gegen die Gesellschaft«57 und eben gegen 
das bürgerliche Vertrauen in das Erhabene als ästhetische 
Aufrufung der Vernunftideen. »Kleists Stil ist in seiner 
Monstrosität außergewöhnlich. Grauenhafte Szenen korre-
spondieren mit einer Gewalttätigkeit im Satzbau und in der 
Wortwahl, die geradezu von einer Vergewaltigung des syn-
taktischen und morphologischen Bestandes sprechen läßt: 
Sperrungen, Schachtelsätze und wie auf einer Folterbank 
gedehnte Perioden sind Kennzeichen der gewaltigen und 
gewalttätigen Sprache Kleists. Das Konkrete ist weniger die 
so paradoxe und undurchschaubare Realität, als die Kör-
perlichkeit der Sprache, die sich in extremer Detailtreue, in 
voluminösen Sätzen, in einer Ästhetik der Intensität Luft 
verschafft. Kleists Sprache – eine Rhetorik des Terrors. Der 
Dichter, so erkannte Karl Heinz Bohrer, war weniger ›am 
moralischen Gehalt von Emotionen interessiert, sondern an 
ihrem sozusagen energetischen Ablauf überhaupt‹.«58 Um 
diese sprachliche Mordlust glaubwürdig zu machen, musste 
sich der Künstler zum Beweis selbst gewaltsam zu Tode 
bringen: »Seine rhetorische Gewalt zerstörte und legiti-
mierte sich im Akt der Selbstexekution, der letzten, mög-
lichen Form der Heroik des modernen Subjekts. Der Autor 
Kleist führte vor, was seine Leser nicht verstehen wollten, 
nämlich die Kunst ›sich aufzuopfern, ganz für das, was man 
liebt, in Grund und Boden zu gehen‹«59. Hätte Denneler 
Recht, so hätte schon Goethe mit seiner Einschätzung der 
Kleist’schen Werke richtig gelegen. Dennelers Gesellschafts-
kritik ist angesichts ihrer undialektischen Vernunftkritik 

57   Denneler: ›Denn nie besser ist der Mensch, als wenn er recht innig 
fühlt, wie schlecht er ist‹, a. a. O., S. 732.
58   Denneler: ›Denn nie besser ist der Mensch, als wenn er recht innig 
fühlt, wie schlecht er ist‹, a. a. O., S. 723.
59   Denneler: ›Denn nie besser ist der Mensch, als wenn er recht innig 
fühlt, wie schlecht er ist‹, a. a. O., S. 732.



26

politisch fragwürdig. Und problematisch ist ebenfalls ihr 
interpretatorischer Umgang mit Kleists Sprache. Denn die 
Isolation der Sprache und der von Kleist verwendeten Mit-
tel gegen das durch sie ästhetisch zum Ausdruck Gebrachte 
trifft die methodische Entscheidung, die sprachlichen 
Mittel eines Kunstwerkes seien gegenüber dem Darzustel-
lenden beliebig oder austauschbar und ihre Verwendung 
beruhe auf einer dezisionistischen Wahlfreiheit des Autors. 
Kleist habe also, so wird unterstellt, die Freiheit gehabt, dem 
Gewaltsamen, das er zu charakterisieren versuchte, auch auf 
sprachlich sanfte, harmonische und glattere Weise Aus-
druck verleihen können, ohne den Sachverhalt zu verklären 
oder eben die jeweilige Bedeutung der Gewaltausübung, 
die es ihm herauszuarbeiten ging, zu verfälschen. Dennelers 
Auffassung wird von der Saussure’schen Sprachtheorie mit 
ihrer These von der Arbitrarität der Zeichen nahegelegt. 
Gälte diese Theorie unumschränkt, dann schlösse dies die 
Möglichkeit sprachlicher Kunst aus, da Sprachkunstwerke, 
deren Material die Sprache ist, dann nicht mehr mimetisch 
sein könnten. Denn Mimesis verlangt, dass das Material zum 
Sprechen gebracht werden kann, m. a. W., dass das Material 
Ausdrucksträger des Gehaltes wird, der, wie Adorno sagt, 
als Geistiges, an seinen »Ort im Phänomen«60 gebun-
den ist. Mit dem Hinweis auf das Übersetzungsproblem 
von Sprachkunstwerken in eine andere Sprache lässt sich 
wohl am leichtesten demonstrieren, dass die Zeichen des 
Bezeichneten in Kunstwerken nicht einfach arbiträr sind, 
denn dann wäre ihre Übertragung ein fast mechanisches 
Unterfangen. 

Es verhält sich nicht viel anders als bei den Wertungsfra-
gen, wenn die Sprache aus Textpassagen als Kleists Indivi-
dualstil identifiziert oder als eine Art zeitbedingte Espéce 

60   Adorno, Th. W.: Ästhetische Theorie, GS 7, Frkf./M. 1970, S. 136.



27

isoliert wird, anstatt sie sowohl als spezifischen kontextuel-
len Ausdrucksgehalt zu analysieren als auch sie im Zusam-
menhang des Werkganzen in Beziehung auf das Erhabene 
bei Kleist zu setzen. Träte nämlich der Autor in der Bemü-
hung um den Ausdruck der Sache ganz hinter diese zurück 
oder ginge seine Persönlichkeit ganz in ihr auf, dann wäre 
ganz unabhängig von der persönlichen psychischen Struktur 
des Autors oder seiner wie immer auch gearteten Weltsicht, 
nach der aktuell für das kritische Selbstbewusstsein aussa-
gekräftigen ästhetischen Wahrheit seiner Werke und der als 
deren Moment in ihnen gestalteten gewaltsamen Szenen zu 
fragen. Löst man aber, wie Denneler, die Sprache von ihrer 
Verschränkung mit dem Gehalt los, dann ist eine in ihren 
gewöhnlichen Regeln gebrochen und also gewaltsam ver-
wendete Sprache, die dadurch zum mimetischen Ausdruck 
des in ihr Gestalteten wird (so wie bei Kleist, vgl. meine 
Analyse von Herses Verhör im Kapitel B 05), nicht von einer 
Sprachverwendung zu unterscheiden, bei der sich die Defor-
mation des Sprachleibes mit dem Ausdruck tatsächlich nicht 
mehr verträgt, sondern sich willkürlich verselbständigt. 

Folgt man Denneler und geht es in poetischen Werken 
nicht mehr um die Angemessenheit der Sprache an den 
jeweiligen Sachverhalt61, also hier das Wie der Kleist’schen 
Sachlichkeit62, dann wird der Möglichkeit nach die Gewalt-
samkeit eines Sachverhaltes, den sie angemessen in Worte zu 
fassen versucht, zu ihrer Schuld, denn sie hätte ihn ja auch 
mit ganz gegenteiligen, also gewaltlosen Sprachformen 
zur Darstellung bringen können. Damit wird implizit der 

61   Nur durch die ausdrucksstarke Präsentation des Stoffs kann die Zer-
rüttung der Subjektivität angesichts der Erfahrung der Ungeheuerlich-
keit der fraglosen Selbstverständlichkeit der Verlogenheit einer verkehr-
ten Welt poetische Sprache werden.
62   Vgl. Adorno: Ästhetische Theorie, a. a. O., S. 342.



28

ästhetischen Sprache vorgeworfen, dass sie nicht verklärt. 
Dennelers Charakterisierung der gewaltsamen Sprache 
gehorcht dann einem Schema von Anpassung, denn eine 
Sprache, die durch Monstrositäten nach dem Ausdruck 
des Ungeheuerlichen trachtet, erinnert mimetisch an Miss-
stände, und nach dem Schema von Identifikation und Pro-
jektion wird, wer an Missstände erinnert, persönlich für sie 
verantwortlich gemacht und/oder als Defätist beschimpft. 
Weil er den kollektiven falschen Schein durchschlägt, gilt 
er als Verursacher des Übels, dem er jedoch nur den richti-
gen Namen gibt, d. h. ihn in passende Sprache setzt. Damit 
wird dann nicht nur das Leiden, sondern selbst noch sein 
sprachlicher Ausdruck verdrängt. An der disziplinierenden 
Struktur dieser Argumentationsweise ändert gewiss auch 
nichts, dass Denneler anscheinend die von ihr analysierte 
Gewaltsamkeit als Kritik bürgerlicher Vernunft gutheißt. 

Ebenso anregend wie irreführend ist im Kontext dieser 
Gewaltproblematik der auch von Denneler zitierte Aufsatz 
von K.-H. Bohrer Stil ist frappierend. Über Gewalt als ästhe-
tisches Verfahren.63 Anregend ist sein Bemühen, die Frage 
literarischer Gewaltdarstellung aus dem Bann plumper 
Stofflichkeit zu befreien; irreführend, dass sein begriffliches 
Instrumentarium es ihm ermöglicht, die poetische Gewalt-
darstellung grundsätzlich als partielles Formelement gegen 
den Handlungsverlauf zu isolieren. So kommt er zu einem 
Begriff der »Gewaltphantasien«, der changiert zwischen 
poetisch-künstlerischer Stilisation und realer Gewalt. Aus 
zwei Argumenten gewinnt Bohrer seine These: a) zum 
einen sei jedes Kunstwerk gewalttätig durch seine form-
bedingte Selektion, so dass sich »hier eine spezifische 

63   Bohrer, K.-H.: Stil ist frappierend. Über Gewalt als ästhetisches Verfah-
ren, in: Rolf Grimminger (Hrsg.): Kunst – Macht – Gewalt. Der ästheti-
sche Ort der Aggressivität, München 2000, S. 25–42.



29

Formentscheidung oder spezifische Redeform vom pral-
len Leben selbst gewissermaßen abschneidet.«64 b) Ein in 
seiner Wirksamkeit auf den Rezipienten metaphorisch als 
»frappierend« (zustoßend) bezeichneter Stil, der »etwas 
mit einer Pointe, also mit einer Spitze zu tun hat«65, sei sei-
nem rhetorischen Modus nach gewaltsam. Der »Präsens-
charakter literarischer Phantasie«66 sei aggressiv. 

An a) ist nicht die Einsicht selbst, sondern ihre undia-
lektische Verkürzung zu kritisieren, die gerade an Bohrers 
Beleg deutlich wird: »[…], dass in diesem buchstäblichen 
Abschneiden [dies ist eine unzulässig suggestive Entmeta-
phorisierung, B. W.] vom Ganzen eine Vereinzelung, ja Ver-
letzung gegenüber dem Ganzen auftritt, die es in der norma-
len Rede oder konventionell wissenschaftlichen Rede nicht 
oder nur selten gibt.«67 Normale Rede hat es mit isolierten 
Fakten zu tun und Einzelwissenschaften kümmern sich in 
der Regel auch nicht um das Ganze. Dagegen ist es gerade 
die Fähigkeit und Aufgabe der Kunst, das gesellschaftliche 
Ganze am Einzelnen durchscheinen zu lassen, wie es in mei-
ner Kohlhaas-Interpretation extrapoliert wird. Kunst arbei-
tet mit Verdichtung, Intensivierung und Konzentration, 
gegen die sich die Rede vom »prallen Leben« als Euphe-
mismus ausnimmt. Dass bei Baudelaire das pralle Leben als 
Ennui (Langeweile) erkannt, diesem die künstlichen Para-
diese gegenübergestellt und zugleich als Lüge durchschaut 
werden, macht die Dialektik aus, auf deren Grundlage das 
poetische Subjekt auf die Selbstzerfleischung im Medium 
seiner künstlerischen Imagination reflektiert. Kafka, auf 
den sich Bohrer als zweiten Belegautor bezieht, schließt 

64   Bohrer: Stil ist frappierend, a. a. O., S. 26.
65   Bohrer: Stil ist frappierend, a. a. O., S. 26.
66   Bohrer: Stil ist frappierend, a. a. O., S. 27.
67   Bohrer: Stil ist frappierend, a. a. O., S. 26.



30

an Baudelaire an und auf ihn wäre Bohrers Analyse zutref-
fend, löste er nicht irrationalistisch die von Kafka als einem 
bewussten Künstler durchdachte parabolische Leistung 
ästhetischer Selbstreflexion vom »künstlerischen Ich« ab 
und spräche dagegen von »einer Idee vom kreativen Prozess. 
Der aber ist als ein unbewusster Vorgang aufgefasst, nicht 
integrierbar in die humanitäre Diskursidee des Künstlers«68. 
Bohrers These gilt aber schon gar nicht für Kleist, bei dem 
die Ohnmacht des Subjekts und die der Kunst noch über 
die Handlung reflektiert werden, zu deren Ausdruck die 
Sprache noch ganz dient. Dass dem Kleist’schen Ausdruck 
als Moment des Erhabenen ein Gewaltsames eignet, ist 
unbestritten, aber als Privatisierung der, wie sich Th. Mann 
äußerte, »dramatische[n] Ur-Erschütterung«69 muss es 
gelten, wenn Bohrer hier einzig einen infantil anmutenden 
Stilwillen des Weh-tuns als Selbstzweck entdecken will: 
»Man gewinnt an solchen zentralen Stellen den Eindruck, 
dass nicht nur der Held dem Widersacher ›weh-tun‹ 
will mit nachhaltiger Grausamkeit, sondern dass dies weh 
tun Wollen das Ausdrucksgesetz von Kleists eigenem Stil  
ist.«70 Weder bei Kleist noch bei Kafka findet sich ein »Stil 
der Gewalt«, der »immer auf einen in sich selbst enigma-
tisch-wilden Vorgang bezogen«71 ist, in dem sich von Boh-
rer zum Selbstzweck erklärte Gewaltphantasien austoben. 

Ralf Schnell72 wirft, ausgehend von der kurzen Episode 
von Kohlhaasens Selbstinszenierung als provisorisch welt- 

68   Bohrer: Stil ist frappierend, a. a. O., S. 36.
69   Mann, Thomas: Schriften und Reden zur Literatur, Kunst und Philo-
sophie, Bd. 3, Frkf./M. 1960, S. 302.
70   Bohrer: Stil ist frappierend, a. a. O., S. 32.
71   Bohrer: Stil ist frappierend, a. a. O., S. 36.
72   Schnell, Ralf: Der Nationalsozialismus und das Erhabene, in: Rolf 
Grimminger (Hrsg.): Kunst – Macht – Gewalt. Der ästhetische Ort der 
Aggressivität, München 2000, S. 143–156.



31

regierender Souverän, einen Blick auf die autoritäre Seite am 
Erhabenen. Denn er entdeckt am Synkretismus der Requi-
siten, mit denen sich Kohlhaas kostümiert (II, 43 f.), einen 
Grundzug, der ebenso der faschistischen Inszenierung der 
totalitären Macht innewohnt. »In den choreographier-
ten Massenveranstaltungen zumal der Reichsparteitage 
findet der nationalsozialistische Erhabenheitsgestus seine 
Identität. […]. Im Kontext eines Rituals also, das zahlrei-
che Mythen zu einem erhabenen Bild ästhetisierter Politik 
integriert. […]. Der Bezug zur synkretistischen Emblema-
tik des Kohlhaas’schen Erhabenheitsgestus ist evident.«73 
Schnell begründet diesen Synkretismus aus »dem Mangel 
an gewachsenen und verbürgten Traditionen«74 und sieht 
in »Kohlhaas’ ›Aufzug‹ […] offenbar eine Überbietung 
der plakatierten Selbstermächtigungsrhetorik.«75 Nicht 
der Charakterisierung, die Schnell hier gibt, muss in mei-
ner Arbeit widersprochen werden, sondern ihrer Deutung. 
Wenn man nämlich diesen »Aktionshöhepunkt«76 im Kon-
text des Formverlaufs betrachtet, dann gewinnt die Bestim-
mung der »Überbietung« die Ausdruckskraft verzweifelter 
Selbstüberforderung, die zeigt, dass der Höhepunkt schon 
in einem prekär werdenden Maß überschritten ist. Was im 
Faschismus Mittel angekurbelter Manipulation ist, ist im 
Handlungsverlauf des Michael Kohlhaas Ausdruck des zum 
Zerreißen angespannten Widerspruchs zwischen dem sich 
als autonom behauptenden dramatischen Subjekt und der 
Mittel, deren es sich dabei bedienen muss. Ralf Schnell sieht 
dies nicht, weil er Kohlhaas kurzweg als sich »rächende[n] 

73   Schnell: Der Nationalsozialismus und das Erhabene, a. a. O., S. 146 f.
74   Schnell: Der Nationalsozialismus und das Erhabene, a. a. O., S. 145.
75   Schnell: Der Nationalsozialismus und das Erhabene, a. a. O., S. 145.
76   Schnell: Der Nationalsozialismus und das Erhabene, a. a. O., S. 146.



32

Verbrecher«77 bezeichnet, ihm einen von jedem vernünf-
tigen Inhalt befreiten »Willen zur Macht«78 unterstellt, 
der ihn dann allerdings in die Nähe derer rückt, die »das 
Prinzip der Herrschaft unmittelbar proklamiert«79 haben. 
Wenn Schnell in der ästhetischen Dimension seines Auf-
satzes den Kohlhaas »zu einem nachkantischen Repräsen-
tanten des Erhabenen«80 erklärt, so nimmt meine Arbeit 
dazu Stellung, dass sich das Erhabene im Kohlhaas nicht 
in der Vorwegnahme »signifikante[r] Strukturmerkmale 
nationalsozialistischer Erhabenheitsszenarien«81 erschöpft. 
Außerdem bleibt die Frage offen, ob die geschichtsphiloso-
phische Entwicklung des Kant’schen Erhabenen im faschis-
tischen Machtkultus kulminieren muss, wie es Schnells Auf-
satz nahelegt. Da er selbst zunächst von der vorkantischen 
Definition des Erhabenen bei Edmund Burke ausgeht, die 
den Schrecken und den Schmerz als Quelle des Erhabenen 
bestimmt und damit als das, »was die stärkste Bewegung 
hervorbringt, die zu fühlen das Gemüt fähig ist«82, so ist 
darin wirkungsästhetisch verkürzt das Erhabene, im Kon-
trast zu Kants Bestimmung83, von jedem Vernunftinhalt 
abgelöst. Die geschichtsphilosophische Begründung des 
Untergangs des Kant’schen Erhabenen aus »dem Mangel an 
gewachsenen und verbürgten Traditionen«84 verkennt, dass 

77   Schnell: Der Nationalsozialismus und das Erhabene, a. a. O., S. 145.
78   Schnell: Der Nationalsozialismus und das Erhabene, a. a. O., S. 146.
79   Adorno, Th. W.: Minima Moralia, Aph. 71, GS 4, Frkf./M. 1951, 
S. 139.
80   Schnell: Der Nationalsozialismus und das Erhabene, a. a. O., S. 145.
81   Schnell: Der Nationalsozialismus und das Erhabene, a. a. O., S. 145.
82   Burke, Edmund: Philosophische Untersuchungen über den Ursprung 
unserer Ideen vom Erhabenen und Schönen, zitiert nach R. Schnell: Der 
Nationalsozialismus und das Erhabene, a. a. O., S. 144.
83   Die Unvereinbarkeit beider Definitionen des Erhabenen wird bei 
Schnell nicht diskutiert.
84   Schnell: Der Nationalsozialismus und das Erhabene, a. a. O., S. 145.



33

sich das Erhabene der antitraditionellen Moderne85 gerade 
an der Verbrauchtheit der tradierten Formen des harmonis-
tischen Schönen entzündet. Der Übergang in ein Mittel des 
Herrschaftskultus erscheint aus Schnells Sicht als zwingend: 
»Das Erhabene vermag sich als ein Kantisch-Erhabenes, als 
ungebändigte, gefährliche Naturkraft, die auf den Betrach-
ter per se wirkt, nicht länger zu legitimieren. Es besitzt als 
solche keine hinreichende Evidenz. Deshalb sucht es Stüt-
zung und Erweiterung durch eine politische Chiffrenspra-
che, die sich über eine religiös inspirierte Kollektivsymbolik 
vermittelt.«86 Zwischen der Ästhetisierung der Politik und 
der genuin ästhetischen Entwicklung des Erhabenen wird 
bei Schnell nicht mehr explizit unterschieden. 

Dem Thema des Erhabenen bei Kleist hat Bernhard Grei-
ner87 ein eigenes Buch gewidmet. Da sein Beitrag im Kapi-
tel A 01-2 Über das Erhabene bei Kleist in meiner Arbeit 
ausführlich diskutiert wird, soll hier der Hinweis darauf 
genügen. 

In seiner Kohlhaas-Interpretation verschränkt Greiner 
neben der Parallelisierung der ästhetischen Begriffe Kants 
mit Elementen des Handlungsverlaufs der Kohlhaas-Erzäh-
lung im Wesentlichen zwei Gedanken: a) Kohlhaas’ Bestre-
bung ist es, zu versuchen, die »Idee ›Recht‹ in die empirische 

85   Vgl.: Diether de la Motte schreibt im Nachtrag zur Allgemei-
nen Musiklehre H. Grabners, Kassel 1959/11. Auflage 1974, S.  368: 
»›Grundbegriffe der Harmonielehre‹ und ›Grundbegriffe der Melo-
dielehre‹ gibt es für die Musik der Gegenwart nicht mehr, und der Ver-
such, Tonfolgen des 20. Jahrhunderts unter dem Aspekt ›Entwicklung 
der Melodik bis zur Gegenwart‹ zu beschreiben […], musste zwangsläu-
fig zu Missverständnissen führen.« 
86   Schnell: Der Nationalsozialismus und das Erhabene, a. a. O., S. 146.
87   Greiner, Bernhard: Kleists Dramen und Erzählungen: Experimente 
zum ›Fall‹ der Kunst, Tübingen u. Basel 2000.


