
 

Antisemitismus 
Heterogenität 
Allianzen





 

DER BERLIN-MONITOR 
Katrin Reimer-Gordinskaya •  Oliver Decker •  Gert Pickel (Hrsg.)

Antisemitismus 
Heterogenität 
Allianzen
Jüdische Perspektiven auf Herausforderungen 
der Berliner Zivilgesellschaft

Katrin Reimer-Gordinskaya •  Selana Tzschiesche



gefördert durch:

Der Berlin-Monitor ist ein seit 2019 von der Berliner Senatsverwaltung  
für Justiz, Verbraucherschutz und Antidiskriminierung gefördertes  
Forschungsprojekt durchgeführt in Kooperation der Universität Leipzig  
und der Hochschule Magdeburg-Stendal.

www.berlin-monitor.de

© 2021 zu Klampen Verlag, Röse 21, 31832 Springe, zuklampen.de

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind  
im Internet über ‹http://dnb.dnb.de› abrufbar.

Autor*innen: Katrin Reimer-Gordinskaya, Selana Tzschiesche  
(Hochschule Magdeburg-Stendal)

Herausgeber*innen: Prof. Dr. Katrin Reimer-Gordinskaya (Hochschule Magdeburg-Stendal), 
Prof. Dr. Oliver Decker (Universität Leipzig), Prof. Dr. Gert Pickel (Universität Leipzig)

Unter Mitarbeit von: Julia Schuler, Charlotte Höcker, Henriette Rodemerk,  
Nabila Essongri, Dorothea Föcking (Universität Leipzig)

Lektorat: Tilman Meckel

Gestaltung und Satz: Uta-Beate Mutz, Leipzig

Druck: BoD – Books on Demand GmbH, Norderstedt

ISBN 978-3-86674-639-8



5

Inhaltsverzeichnis

Vorwort und Einleitung ................................................................. 8

I.  Antisemitismus in Berlin: Erfahrungen, Folgen  
und Umgangsweisen .............................................................. 10

 Einleitung .................................................................................... 10

a)  Kontinuitäten von Antisemitismus in Berlin und ihre  
aktuellen Bedeutungen .................................................................. 12

b)  Begegnungen in der postnationalsozialistischen  
Gegenwart Berlins ........................................................................ 14

c) Orte und Praktiken der Besonderung einer Minderheit  ..................... 17

d)  Jüdische Berliner*innen im ,Israel-Blick‘ der Mehrheits gesellschaft  ..... 20

e) Aggressionen: Quellen, Qualitäten und Lebensbereiche .................... 22

f) Bedrohungspotenzial und widerständige Normalität im Alltag ........... 27

g)  Bedeutungen für Betroffene und Reaktionen Dritter in  
unterschiedlichen Kontexten ........................................................... 28

h)  Einschränkung der Möglichkeitsräume  
jüdischen Alltagslebens ................................................................. 30

i)  Wahrnehmung, Bewertung und Kommunikation  
von Antisemitismuserfahrungen ...................................................... 32

j)  Individuelle Umgangsweisen: Ausweichen und Konfrontation  
zwischen Fremd- und Selbstbestimmung .......................................... 35

k)  Kollektiv-informelle Umgangsweisen: Zuhörer*innen 
und mobilisierungs(un)fähige Netzwerke ......................................... 39

l)  Kollektiv-professionelle Strukturen: Beratung, Monitoring,  
Empowerment, Advocacy  ............................................................. 42

  Zusammenfassung: Antisemitismus in Berlin – Erfahrungen,  
Folgen, Umgangsweisen ............................................................... 45



Inhaltsverzeichnis6

II.  Plurale (jüdische) Zugehörigkeiten:  
Diskriminierung, Inklusion, Heterogenität ............................ 48

 Einleitung .................................................................................... 48

a) Plurale Zugehörigkeiten, Einengung und ,Intersektionalität‘ ................ 51

b)  Verschiedene und verknüpfte Diskriminierung und 
plurale Zugehörigkeiten im Alltag ................................................... 53

c)  Verschiedene/verknüpfte Diskriminierung in der  
Beratungslandschaft und im Antidiskriminierungsrecht ....................... 57

d)  Konvergenzen und Divergenzen: Aktuelle Bedeutungen 
von Migrationsgeschichten ............................................................ 59

e)  Aufbruch und Ankunft. Kontingentflüchtlinge im  
hierarchischen Migrationsregime .................................................... 60

f) Integrationsregime und Leben in der Zone der Exklusion ................... 63

g) Bildungswege wider institutionelle Hürden ....................................... 65

h) Altersarmut und Wiedergutmachungsinszenierung ............................ 67

i)  Immer noch ,arm, aber sexy‘?  
Berlin aus jüdisch-migrantischen Perspektiven – 2000 – 2020 ............. 69

j) Feministisch-Jüdisch-Queer: Inklusion, Abwehr – Solidarität? .............. 75

k)  Ostdeutsch-jüdische Erfahrungswelten: 
Neue Blicke auf Geschichte und ihre Gegenwart ............................. 79

  Zusammenfassung: Plurale (jüdische) Zugehörigkeiten –  
Diskriminierung, Inklusion, Heterogenität ......................................... 80



7 

III.  Gemeinsam gegen Antisemitismus, für Vielfalt  
und Demokratie? .................................................................... 83

 Einleitung .................................................................................... 83

a)  Von 1989 bis zu den 2000er Jahren – Einwanderung  
und kultureller Wandel (in) der Stadt ............................................... 85

b)  Die 1990er: ReKonstruktion, ReVitalisierung und Pluralisierung  
jüdischer Lebenswelten .................................................................. 87

c)  Hin zum Selbstverständnis einer ‚Migrationsgesellschaft‘ – 
und auf dem Weg ins Postmigrantische ........................................... 89

d)  Die 1990er und 2000er Jahre: Awareness für aktuellen  
Antisemitismus – langer Atem und erste Erfolge ................................ 90

e)  Die 2010er Jahre: Perspektivwechsel, neue Institutionen 
und Akteur*innen und Empowerment  ............................................. 93

f)  Lernprozesse, Resonanz und jüngste Erfolge: Strukturen 
in Politik und Zivilgesellschaft ......................................................... 95

g)  Sensibilisierung und Bildung wegen und gegen Antisemitismus:  
Stand und Perspektiven ................................................................. 97

h)  Jüdische Lebenswelten und postmigrantische Kulturen:  
Eigenständigkeit, Netzwerke und ,Allianzen‘ ................................. 100

i)  Kooperation, Netzwerke und Solidarisierung gegen  
Antisemitismus: Stand und Perspektiven ......................................... 104

j)  Gemeinsam gegen Antisemitismus und / im Rechts extremismus?  ...... 106

k)  Für eine Gesellschaft der Vielen einschließlich Juden*Jüdinnen  
in Berlin? ................................................................................... 109

l) Gespräche über Gräben und Brücken ........................................... 111

m)  Gemeinsam für eine offene und solidarische Gesellschaft?  
Bündnispolitiken in Berlin ............................................................ 115

 Zusammenfassung und Ausblick ................................................... 118

  Aktivierende Befragung: Erläuterung des methodischen  
Vorgehens als Lese- und Rezeptionshilfe ............................ 122

 Literaturverzeichnis ............................................................... 127



8

Vorwort und Einleitung

Berlin ist Lebensort einer heterogenen Bevölkerung, die in dieser Stadt Freiräume für 
diverse Lebensentwürfe schafft und findet. Zugleich spüren viele, dass diese Freiräume 
zunehmend bedroht sind. Der damit einhergehende Widerspruch wird nicht zuletzt in 
den jüdischen Communities der Stadt erlebt. Im Berlin-Monitor (vgl. Pickel et al. 2019) 
versuchen wir mit den uns zur Verfügung stehenden wissenschaftlichen Mitteln auszu-
loten, wie es um Kräfteverhältnisse zwischen progressiven und regressiven Strömungen 
in der Stadt bestellt ist, und Wissensgrundlagen für die Weiterentwicklung demokrati-
scher Alltagskulturen zu schaffen. 

Im Kontext der Aktivierenden Befragung, einem von drei methodischen Ansätzen (vgl. 
a. a. O., 70 ff., und 122 ff. in diesem Bericht), werden sukzessive vier Schwerpunkte 
mit qualitativ-subjektwissenschaftlichen Mitteln untersucht: Antisemitismus, Rassismen, 
Prekarisierung und Heteronormativität. Der vorliegende Bericht ist dem ersten Schwer-
punkt gewidmet. Ausgangs- und Fluchtpunkt ist dabei die demokratische Zivilgesell-
schaft Berlins. Von ihr gehen wir gedanklich und praktisch-forschend jeweils aus. Ihre 
Akteur*innen sind die primären Adressat*innen des vorliegenden Berichts.

Vielen dieser Akteur*innen der Berliner Zivilgesellschaft ist die längere Entwicklung 
des Ringens um demokratische Verhältnisse (nicht nur) in Berlin bekannt. Nach einem 
kurzen Moment der Hoffnung, den Schwung der DDR-Oppositionsbewegung für die 
Entwicklung demokratischer Alltagskultur nutzen zu können, griff auch in Berlin der 
nationalistische Furor der 1990er Jahre um sich. Zugleich boten gegenkulturelle Bewe-
gungen ihm die Stirn und schufen Freiräume für non-konforme Lebensweisen. Aus die-
sen progressiven Strömungen speiste sich der um die Jahrtausendwende ausgebildete 
gesamtgesellschaftliche Kompromiss, der das ethno-nationale Paradigma zugunsten 
der Propagierung von Vielfalt hinter sich zu lassen begann. Die seit den 2000er Jahren 
aufgelegten Bundes- und Landesprogramme für Demokratie geben dem Umstand Aus-
druck, dass auch unter diesen Vorzeichen Menschenrechte verteidigt und Teilhabe und 
Anerkennung erstritten werden mussten. Und während dies einerseits gelang, erodiert 
andererseits die gesellschaftliche Basis eines teils instrumentell verkürzten Verständ-
nisses einer Gesellschaft der Vielfalt. Der ,historische Block’ (Gramsci), der diesen 
Kompromiss ,für Vielfalt’ trug, sieht sich seit den 2010er Jahren von einer zunehmend 
organisierten und vernetzten regressiven Strömung herausgefordert.

Dass wir uns vor diesem Hintergrund zunächst dem Schwerpunkt Antisemitismus wid-
men, liegt nicht nur daran, dass diesem in Politik und Öffentlichkeit in den letzten 
Jahren größere Aufmerksamkeit geschenkt worden ist. Ausschlaggebend ist auch die 
Überzeugung, dass eine Demokratie in Deutschland nicht bestehen kann, wenn Ju-
den*Jüdinnen in ihr nicht ,ohne Angst verschieden sein‘ (Adorno) können. Damit wird 
keiner Hierarchisierung von Leid das Wort geredet, sondern angesprochen, dass der 
,Zivilisationsbruch, verübt an Juden‘ (Diner), die Spannung zwischen Partikularem und 
Universellem in sich trägt. Gesprächspartner*innen drückten ähnliche Gedanken mit 
Blick auf die Bedeutung von Menschenrechten in der Gegenwart so aus: Die Garantie 



9Vorwort und Einleitung

der  allgemeinen  Menschenrechte im Grundgesetz ist ohne  Auschwitz  nicht zu denken, 
und das Grundgesetz hat seine Bestimmung, eine  Republik  zu verfassen, nicht erreicht, 
solange  Antisemitismus  virulent ist. 

Es ist aus unserer subjektwissenschaftlichen Perspektive begrüßenswert, dass in der 
Antisemitismusforschung jüngst die Perspektive der Betroffenen ins Blickfeld gerückt 
wurde und so bettet sich die Aktivierende Befragung in diese (recht junge) Forschungs-
richtung ein. Es geht hier also um Antisemitismus als  Erfahrung , als etwas, das von 
Menschen in Berlin erlebt wird bzw. werden muss, sowie um die Frage, welche  Folgen  
dies insbesondere im Hinblick auf die Einschränkung des Rechts auf Gleichheit und 
Differenz hat. Das Interesse unserer subjektwissenschaftlichen Handlungsforschung gilt 
zudem der Frage, wie Betroffene auf Antisemitismuserfahrungen reagieren und welche 
mehr oder weniger defensiven und offensiven  Umgangsweisen  sie unter bestimmten 
Umständen entwickeln (können). Diese drei Teilbereiche behandelt das erste Kapitel.

Weil jüdische Zugehörigkeiten plural und die jüdischen Communities in Berlin im bun-
desweiten Vergleich relativ vielfältig sind, war es uns ein Anliegen, diese Diversität in 
thematisch relevanten Bereichen zu berücksichtigen. Dazu gehört insbesondere der 
Umstand, dass jüdische Berliner*innen nicht allein Antisemitismus erfahren, sondern 
verknüpft mit oder unabhängig von diesem auch andere Formen der  Diskriminierung . 
In und aus jüdischen Communities heraus entwickeln zivilgesellschaftliche Akteur*in-
nen auch angesichts dessen Initiativen, die auf  Inklusion  zielen. Dies vollzieht sich 
in einer jüdischen und nicht-jüdischen Umgebung, die durch  Heterogenität  gekenn-
zeichnet ist, woraus insbesondere im Kontext der nicht-jüdischen Mehrheitsgesellschaft 
Blindstellen und Ausschlüsse entstehen, aber auch Perspektiven für die Formulierung 
gemeinsamer Anliegen sichtbar werden. Diese drei Teilbereiche sind Gegenstand des 
zweiten Kapitels.

Das dritte Kapitel widmet sich vor diesem Hintergrund der Frage, inwieweit es in 
Berlin gelingt, angesichts der gegebenen Vielfalt Netzwerke, Allianzen und Bündnisse 
gegen  Antisemitismus  zu bilden. Dabei geht es auch darum zu rekapitulieren, welche 
Voraussetzungen in der Berliner Stadtgesellschaft geschaffen werden mussten, um die-
se Fragen aus jüdischen Perspektiven heraus zu stellen und praktisch aus jüdischen 
Communities heraus anzugehen. 

Der Bericht schließt mit einer Erläuterung der Methodik und einem Ausblick auf den 
weiteren Verlauf der Aktivierenden Befragung. 

Die Studie beruht auf Gesprächen mit 30 Expert*innen, die fachliche und/oder per-
sönliche Einblicke in die genannten Themenbereiche geben können. Ihnen gilt unser 
herzlicher Dank. Wir hoffen, dass die erarbeitete Rekonstruktion eine nützliche ergän-
zende Grundlage für die Weiterentwicklung der Gegenwehr gegen Antisemitismus 
und des Engagements für eine demokratische Alltagskultur in Berlin sein kann.

  Katrin Reimer-Gordinskaya (Haifa/Stendal) und 
  Selana Tzschiesche (Berlin)



10

I.  Antisemitismus in Berlin: Erfahrungen, Folgen  
und Umgangsweisen

 Einleitung

In Berlin existiert eine im bundesweiten Vergleich relativ große Bandbreite jüdischer 
Communities, die Teile der Vielfalt dieser Stadt ausmachen. Die jüdischen Berliner*in-
nen1 gestalten in dieser Stadt ihr Alltagsleben und sind insbesondere auch in der de-
mokratischen Zivilgesellschaft aktiv. Über sie war und ist in der nicht-jüdischen Öffent-
lichkeit und Forschung verschiedentlich die Rede, mit ihnen und aus ihrer Perspektive 
wurde und wird jedoch seltener gesprochen und geforscht. 

Dies gilt auch für jene sozialpsychologische Forschung zu Antisemitismus, die die Ent-
stehung und Entwicklung der Bundes- und Landesprogramme des sogenannten zivil-
gesellschaftlichen Ansatzes der Demokratieförderung (vgl. Roth 2003; Roth & Benack 
2003) seit Anfang der 2000er Jahre begleitet hat. So wird in den Repräsentativer-
hebungen antisemitischer Einstellungen bzw. Vorurteile (vgl. Decker & Brähler 2018, 
192 ff.; Zick et. al. 2019, 82 und 102 ff.2) die Verbreitung von Facetten ‚pathischer 
Projektionen‘3 in der Gesamtbevölkerung (ab einem bestimmten Alter) ermittelt. Auch 
der Berlin-Monitor mit seinem Mixed-Method-Design geht teilweise auf diese Weise 
vor (vgl. Pickel et al. 2019, 55 ff.). Wenngleich dieses Design zusätzlich auch die Er-
hebung von Diskriminierungserfahrungen umfasst, sind in den Samples dieser Art der 
Repräsentativerhebungen Juden*Jüdinnen (und andere von Antisemitismus Betroffene) 
nicht in hinreichender Zahl aufgehoben, so dass deren Erfahrungen nicht abgebil-
det werden können (vgl. a. a. O., 15). Und während Befunde über (die Verbreitung 
von) Facetten antisemitischer Projektionen wichtige Grundlagen für die Gestaltung von 
Handlungsstrategien gegen Antisemitismus liefern, können sie per definitionem nur 
wenig darüber aussagen, wie sich Antisemitismus in der Lebenswelt und in der Er-
fahrung von Juden*Jüdinnen darstellt. Diese Perspektive einzubeziehen und in den 

1 Wir sprechen alternierend von Juden*Jüdinnen in Berlin und jüdischen Berliner*innen, 
wobei letzteres eher im Sinne einer subjektiven Identifikation mit dieser Stadt denn als Be-
zeichnung jener gemeint ist, die in ihr geboren und/oder aufgewachsen sind. 
2 Die Leipziger Autoritarismus Studien, bis 2016 als Leipziger Mitte-Studien bekannt und 
seit 2002 von Oliver Decker und Elmar Brähler u. a. am Kompetenzzentrum für Rechtsextre-
mismus- und Demokratieforschung der Universität Leipzig herausgegeben, untersuchen aus 
sozialpsychologischer Perspektive die Verbreitung rechtsextremer und antidemokratischer 
Einstellungen in der bundesdeutschen Bevölkerung. Am Bielefelder Institut für interdiszipli-
näre Konflikt- und Gewaltforschung führte Wilhelm Heitmeyer das Konzept des Syndroms 
Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit (GMF) ein (2002–2012, „Deutsche Zustände“) 
und Andreas Zick u. a. führen dort die Untersuchung antidemokratischer Einstellungen seit 
2014 in diesem Sinne fort.
3 In den ,Elementen des Antisemitismus’ heißt es, das „Pathische am Antisemitismus“ sei 
der „Ausfall der Reflexion“ im „projektiven Verhalten“ (Horkheimer & Adorno 2009 [1944], 
196 und 199).



11Einleitung

Mittelpunkt zu stellen, ist für die Aktivierende Befragung im Berlin-Monitor und diesen 
Bericht leitend. 

In diesem Kapitel werden drei Leitfragen, die auch im Titel angedeutet werden, ver-
folgt: 

– Wie stellt sich Antisemitismus in der Erfahrung von Betroffenen lebensweltlich dar?

– Welche lebensweltlichen und persönlichen Folgen hat Antisemitismus?

–  Welche individuellen und kollektiven Umgangsweisen mit (Folgen von) Antisemitis-
mus gibt es?

Beantwortet werden diese Leitfragen auf der Grundlage von Expert*innen-Interviews, 
die theoriegeleitet (ein)geordnet, verknüpft und zu rekonstruktiven Beschreibungen ver-
dichtet werden (zur Methodik und Datenbasis siehe: 126 ff.). Leitend ist dabei der 
Gedanke, die Bandbreite all dessen in den Blick zu nehmen, was das Recht auf Gleich-
heit und Differenz von Juden*Jüdinnen in Berlin einschränkt (vgl. Pickel et al. 2019, 
55 ff.). In einer auf die  Re konstruktion von Antisemitismus aus der Sicht von Betroffenen 
angelegten Studie ist es nicht zielführend, dieses Phänomen vorab – und womöglich 
zu eng – zu definieren. Zudem kommen für die Einordnung des von den Gesprächs-
partner*innen Mitgeteilten neben Theorien des Antisemitismus und der Geschichte 
und Gegenwart von Judenfeindschaft in ,Deutschland‘4 auch angelagerte Bereiche 
wie kulturelles Gedächtnis und Erinnerungspolitiken infrage. Welche historischen und 
zeitgeschichtlichen Konstellationen, welche Dimensionen und Facetten des Antisemitis-
mus und dessen Nachgeschichte und Gegenwart von den Expert*innen angesprochen 
wurden, zeigt sich im Zuge der Darstellung. Es wird an Ort und Stelle auf jeweils 
einschlägige Theorie, Forschung bzw. Debatten verwiesen. 

Die Darstellung folgt im Groben den o. g. Forschungsfragen, die indes nicht trenn-
scharf nacheinander abgearbeitet werden. Sie beginnt mit der Thematisierung der 
Kontinuität von Antisemitismus in Berlin in einem biografisch und dynamisch für Ge-
sprächspartner*innen relevanten Erfahrungszeitraum und geht auf aktuelle Bedeutun-
gen des Lebens in einer postnationalsozialistischen Stadtgesellschaft ein (a, b). Es 
folgen Schilderungen zu Besonderung, Bedrohung und Aggressionen als Formen von 
Antisemitismuserfahrungen im Berliner Alltag, wobei die Erfahrung, im ,Israel-Blick‘ der 
Mehrheitsgesellschaft zu stehen, eigens behandelt wird (c – f). Anschließend werden 
persönliche und über-individuelle bzw. lebensweltliche Folgen dieses Alltagsantisemi-
tismus beleuchtet, wobei auch Reaktionen Dritter thematisiert werden (g, h). Abschlie-
ßend wird auf teils unterschiedliche Wahrnehmungsweisen von Antisemitismus sowie 
individuelle, kollektiv-informelle und professionell-kollektive Umgangsweisen (i – l) als 
Formen der Gegenwehr gegen Antisemitismus eingegangen. Das Kapitel schließt mit 
einer Zusammenfassung und Reflexion der Ergebnisse. 

Hinweis: Die Zitate ohne Quellennachweis stammen aus den Expert*innen-Interviews.

4 Gemeint sind Staaten[gebilde] in unterschiedlichen historischen und geo-politischen 
Konstellationen mit entsprechend unterschiedlichen Formen der Judenfeindschaft. 



I. Antisemitismus in Berlin: Erfahrungen, Folgen und Umgangsweisen12

a)  Kontinuitäten von Antisemitismus in Berlin und ihre aktuellen 
Bedeutungen

Im Sinne der Leitfragen und eingedenk der Problematik, dass Antisemitismus im do-
minanten Diskurs historisiert wird, fragten wir nach Erfahrungen mit  aktuellem  Anti-
semitismus in Berlin. Diese Fragen wurden teils mit Verweisen auf dessen Kontinui-
tät(en) in der Stadt beantwortet. Aktuell bedeutsam werden diese Kontinuität(en) für 
Gesprächspartner*innen u. a. dadurch, dass gegenwärtiger Antisemitismus vor deren 
Hintergrund erfahren wird. Und während die Auseinandersetzung mit aktuellem An-
tisemitismus begrüßt wird, problematisieren Gesprächspartner*innen eine Assoziati-
on von Shoa und Judentum bzw. Antisemitismus und Juden*Jüdinnen. Folgend wird 
geschildert, wie aus jüdischen Perspektiven auf Kontinuitäten des Antisemitismus und 
postnationalsozialistische Konstellationen in Berlin geblickt wird. 

Auf die Bitte um eine Einschätzung des aktuellen Antisemitismus in Berlin antwortet 
ein*e Gesprächspartner*in5 im Bewusstsein um die unterschiedlichen Geschichten der 
beiden Stadthälften mit dem Hinweis, dass er nie verschwunden war: „Ja, […], also, 
ich würde sogar einen Schritt zurückgehen und sagen […], den gab’s immer“, womit 
„die beiden Nachkriegsdeutschlands“ gemeint sind sowie „nicht nur die bekannten 
Fälle“, sondern „eben die kleinen Beleidigungen und Angriffe des Alltags“. Während 
demnach nach der Shoa in Ost- und Westberlin lebende jüdische Generationen auf 
teils unterschiedliche und teils ähnliche Weisen mit Antisemitismus konfrontiert waren, 
sind die biografisch-familiären Verbindungen der heute in Berlin lebenden Juden*Jüdin-
nen zu diesem Kontinuum in der Stadt unterschiedlich (vgl. zur Heterogenität jüdischer 
Berliner*innen: Kapitel II, d – k und III, b). Unseren Gesprächspartner*innen ist diese 
Linie jedoch unabhängig davon bewusst, ob sie selbst bzw. ihre Familien schon lange 
oder erst seit kurzem in der Stadt leben. Kontinuitäten des Antisemitismus und Verbin-
dungslinien zur Shoa wurden in unterschiedlichen Zusammenhängen angesprochen. 

Um die Geschichte der Kontinuität, des Bruchs und Fortwirkens zu wissen, bedeutet 
aus dieser Perspektive allerdings gerade nicht, Juden*Jüdinnen bzw. jüdische Kulturen 
und Zugehörigkeiten mit der Geschichte des Antisemitismus und der (Nachgeschichte 
der) Shoa zu identifizieren.6 Im Gegenteil: So macht ein*e andere*r Gesprächspart-
ner*in darauf aufmerksam, dass „das zwanghafte Nebeneinanderstellen von Faschis-
mus und Judentum“ in Teilen der nicht-jüdischen Dominanzgesellschaft 7 als Zumutung 

5 Nicht alle Gesprächspartner*innen wollten namentlich auftreten. Die gebotene  
Ano nymisierung bringt einige Schwierigkeiten mit sich, ist doch für das Mitgeteilte bisweilen 
entscheidend, wer vor dem Hintergrund welcher Erfahrungen, Zugehörigkeiten und Lebens-
kontexte spricht. Soweit dies möglich war, lassen wir solche Bezüge in die rekonstruktiven 
Beschreibungen einfließen. 
6 Auf die fundamentale Differenz zwischen dem Objekt antisemitischer Projektion und 
Juden*Jüdinnen machte Jean-Paul Sartre (1994 [1944]) in seinem ,Portrait des Antisemiten‘ 
aufmerksam. Brian Klug (2003, 137) formuliert: „In short, anti-Semitism is the process of 
turning Jews into ‚Jews‘.“
7 In Anlehnung an Rommelspacher (1995) verstehen wir darunter das Resultat von Prak-
tiken, sich in Abgrenzung von ,Anderen‘ in exklusiv-homogenisierender Weise als ,Deutsche‘ 
zu konstituieren.



13a) Kontinuitäten von Antisemitismus in Berlin und ihre aktuellen Bedeutungen

erlebt wird. Und gewissermaßen an die Adresse derjenigen gerichtet, die diese Eng-
führung (mehr oder weniger unbewusst) vornehmen, fährt er*sie fort: „Das Judentum 
hat mit dem Faschismus überhaupt nichts zu tun. Also, das kann ich nur an dieser 
und jeder anderen Stelle immer nur wieder ganz, ganz deutlich machen. Das ist nicht 
miteinander verknüpft, sondern nur dadurch verknüpft, dass es diese Verbrechen ge-
geben hat.“ Ein*e weitere*r Gesprächspartner*in führt einen ähnlichen Gedanken mit 
Blick auf aktuelle Debatten über Antisemitismus aus. So sei es einerseits wichtig, dass 
Antisemitismus wahrgenommen wird: „Ich habe das Gefühl, sozusagen, dass es eben 
dieser- es ist total wichtig, dass es diese gesellschaftspolitische Debatte um Antisemi-
tismus gibt. Guckend auf die Mehrheitsgesellschaft, so.“ Allerdings stelle sich dies in 
einem bestimmten Sinn für Juden*Jüdinnen anders dar: „Ich habe das Gefühl, dass 
es für mich und auch für viele Menschen um mich herum ein totales Ärgernis ist, dass 
diese Debatte funktioniert“, weil „es so schön ins Narrativ der Mehrheitsgesellschaft 
passt. Aus dem einen Opferstatus Juden und Jüdinnen in den nächsten zu packen. Und 
immer auch verbunden mit der Frage: ‚Stelln die sich nicht doch an?‘ Ja, und so, oder 
‚Das wird aufgebauscht‘, oder wie auch immer. Das find ich ein Problem.“

Jenseits solcher von außen erfolgenden Zuschreibungen spricht aus den Worten der 
Gesprächspartner*innen eine Sensibilität für Kontinuität, Zäsur und Wandel der Juden-
feindschaft in dieser Stadt, in der im 19. Jahrhundert der im Nachhinein so genannte 
Antisemitismusstreit tobte (vgl. Zimmermann & Berg 2011), die im 20. Jahrhundert 
Ausgangspunkt der Verfolgung und Ermordung der europäischen Juden*Jüdinnen war 
(vgl. Hilberg 1961) und in deren Stadthälften Antisemitismus nach dem Zweiten Welt-
krieg (vgl. Bergmann & Erb 1991; Haury 2002) ebenso wie in der Berliner Republik 
präsent blieb und bleibt (vgl. Reensmann 2004, 334 ff.; Salzborn 2019).

Dabei deutet sich schon an, dass die Gesprächspartner*innen auf die Zeit zwischen 
1933 und 1945 aus unterschiedlichen Perspektiven und mit verschiedenen Begriffen 
(Antisemitismus, Faschismus, Nationalsozialismus, Holocaust, Shoa) referieren. Ge-
meinsamer Bezugspunkt ist darin in unserem Zusammenhang jedoch die Katastrophe 
der Ermordung der europäischen Juden*Jüdinnen. Dieser „Zivilisationsbruch, verübt 
an Juden“ (Diner 2007, 14), hat auch aktuell für Juden*Jüdinnen in Berlin andere 
Bedeutungen als für nicht-jüdische Berliner*innen. Während insbesondere Nachfahren 
der Täter*innen sich aus der Sicht von Gesprächspartner*innen mit diesem Verbre-
chen und insbesondere mit der konkreten eigenen Familiengeschichte befassen  sollten  
(s. u.), könnten sie nicht dasselbe von den Nachfahren der Opfer verlangen: „Und wir 
müssen uns von Hause aus, außer dass es uns eben bis ins Tiefste betrifft, aus Verstri-
ckungen in der Familie, in der Geschichte, müssen wir uns als jüdische Menschen da-
mit überhaupt nicht beschäftigen, wenn wir das nicht wollen“, betont ein*e Gesprächs-
partner*in. Der hier womöglich anklingende Protest gegen den ungewollten Einbezug 
jüdischer Berliner*innen in die nicht-jüdisch-deutsche Verantwortungsübernahme geht 
mit dem Verweis darauf einher, sich der familiär tradierten Nachgeschichte der Shoa 
kaum entziehen zu können. Andere Gesprächspartner*innen der zweiten und dritten 
Genera tion formulieren, dass überlebt zu haben für ihre Eltern und Großeltern mit dem 
Gefühl der „Schuldigkeit, rausgekommen zu sein“, verbunden war. Dieses Trauma hin-
terlässt in ihrem Leben Spuren (vgl. Rosenthal 1997, 135 ff.; Aarons & Berger 2017). 



I. Antisemitismus in Berlin: Erfahrungen, Folgen und Umgangsweisen14

Und während vielfach von Überlebenden berichtet worden ist, dass sie sich angesichts 
der Shoa von Gott abwandten (vgl. Lassley 2015), berichtet ein*e Gesprächspart-
ner*in umgekehrt von einer Hinwendung zum Judentum als Religion, mit der sie*er 
aufwuchs: „Für mich persönlich sind meine Eltern religiös geworden, sagen wir, not 
disconnected from the Holocaust.“ 

So sehr jüdische Berliner*innen mit dieser Stadt verbunden sind (vgl. Kapitel II, i), gilt 
vor diesem Hintergrund doch auch, dass das heutige Berlin seine NS-Geschichte in 
sich trägt und seine Bevölkerung sich zu großen Teilen aus zwei der drei postnatio-
nalsozialistischen Gesellschaften (vgl. Lepsius 1993; Hammerstein 2017) speist.8 So 
resultiert für eine*n schon lange in Berlin lebende*n Gesprächspartner*in aus dem 
Gesagten, „wie man dieses Land halt auch als verbrannte Erde wahrnehmen kann, als 
Land, in dem man vielleicht nie mehr wirklich sein kann.“ Und für eine*n in den letzten 
Jahren nach Berlin gekommene*n Gesprächspartner*in war die Entscheidung für Ber-
lin als Stadt in „Germany“ keine ungebrochene: „I also had mixed feelings about [...] 
living here as a Jew and what does that mean.“ 

Vielleicht lässt sich als resultierende Anforderung an den öffentlichen Diskurs über 
Antisemitismus vor diesem Hintergrund festhalten, dass in ihm ein „Spagat“ gelingen 
sollte bzw. müsste: Nämlich einerseits Antisemitismus als Alltagsphänomen mit einer 
langen Geschichte wahr- und ernst zu nehmen, ohne dabei Juden*Jüdinnen in eine 
Opferrolle zu pressen und jüdische Kulturen und Zugehörigkeiten hinter Stereotypen 
verschwinden zu lassen.9 

b)  Begegnungen in der postnationalsozialistischen  
Gegenwart Berlins

Die Begegnung jüdischer und nicht-jüdischer Berliner*innen findet vor dem Hinter-
grund des zuvor Gesagten auch in einer Gegenwart statt, die durch unterschiedliche 
aktuelle Bedeutungen des Nationalsozialismus und der Shoa mitbestimmt ist. Aufsei-
ten der nicht-jüdischen Dominanzgesellschaft ist die Beziehung zu diesem Kontinu-
um überwiegend mit einer widersprüchlichen Geschichte der (familiären und gesell-
schaftlichen) Auseinandersetzung mit und Verdrängung von Schuld und Verantwortung 
 verknüpft (vgl. Diner 2007, 7 ff.; Lepsius 1993; Welzer et al. 2002; Zick et. al. & EVZ 
2020). Aus der Sicht unserer Gesprächspartner*innen resultieren daraus eine Reihe 
von Dissonanzen.

8 In aktuelleren Debatten wird der Blick auf Österreich, DDR und BRD als NS-Nachfolge-
gesellschaften etwa in Messerschmidt (2018, 38 ff.) aufgenommen.
9 Im Jahr 2019 stieß bspw. das Spiegel-Cover „Jüdisches Leben in Deutschland. Unbe-
kannte Welten nebenan“ auf entsprechende Kritik (vgl. Jüdische Allgemeine Zeitung vom 
2.8.2019). Alternative Formen, auch den nicht-jüdischen Teilen der Gesellschaft jüdische 
Kulturen näher zu bringen, sind etwa die Zeitschrift „Jalta. Positionen zur jüdischen Gegen-
wart“ und das Magazin „Jüdische Geschichte und Kultur. Magazin des Dubnow-Instituts“. 


