Antisemitismus
Heterogenitat
Allianzen






Katrin Reimer-Gordinskaya ¢ Oliver Decker ¢ Gert Pickel (Hrsg.)

DER BERLIN-MONITOR

Antisemitismus
Heterogenitat
Allianzen

Jidische Perspektiven auf Herausforderungen
der Berliner Zivilgesellschaft

Katrin Reimer-Gordinskaya ¢ Selana Tzschiesche

Zu Klampen_, ‘%



Der Berlin-Monitor ist ein seit 2019 von der Berliner Senatsverwaltung
fir Justiz, Verbraucherschutz und Antidiskriminierung gefdrdertes
Forschungsprojekt durchgefiihrt in Kooperation der Universitét Leipzig
und der Hochschule Magdeburg-Stendal.

www.berlin-monitor.de

© 2021 zu Klampen Verlag, Rése 21, 31832 Springe, zuklampen.de
Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind

im Internet Gber <http://dnb.dnb.de> abrufbar.

Autor*innen: Katrin Reimer-Gordinskaya, Selana Tzschiesche
(Hochschule Magdeburg-Stendal)

Herausgeber*innen: Prof. Dr. Katrin Reimer-Gordinskaya (Hochschule Magdeburg-Stendal),
Prof. Dr. Oliver Decker (Universitdt Leipzig), Prof. Dr. Gert Pickel (Universitat Leipzig)

Unter Mitarbeit von: Julia Schuler, Charlotte Hocker, Henriette Rodemerk,
Nabila Essongri, Dorothea Fécking (Universitdt Leipzig)

Lektorat: Tilman Meckel
Gestaltung und Satz: Uta-Beate Mutz, Leipzig
Druck: BoD — Books on Demand GmbH, Norderstedt

ISBN 978-3-86674-639-8

geférdert durch:
. o0 C DO .
e — Demokratie.
1] Vielfalt. Respekt.
In Berlin.
Senatsverwaltung Landesstelle

fiir Justiz, Verbraucherschutz fiir Gleichbehandlung -
und Antidiskriminierung gegen Diskriminierung Das Landesprogramm



Inhaltsverzeichnis

Vorwort und Einleitung ...

I. Antisemitismus in Berlin: Erfahrungen, Folgen
und Umgangsweisen ....................ocoooiiiiiiiiic e

BINIEIUNG «. oo

a) Kontinuitdten von Antisemitismus in Berlin und ihre
aktuellen Bedeutungen ............coocviiiiiiiiiiiiiiii e

b) Begegnungen in der postnationalsozialistischen
Gegenwart Berlins..........oooiiiiiiiiiii

c) Orte und Praktiken der Besonderung einer Minderheit .....................
d) Judische Berliner*innen im ,Israel-Blick” der Mehrheitsgesellschaft .....
e) Aggressionen: Quellen, Quadlitaten und Lebensbereiche.....................
f) Bedrohungspotenzial und widerstandige Normalitat im Alltag ...........

g) Bedeutungen fir Betroffene und Reaktionen Dritter in
unterschiedlichen Kontexten .............cccoooiiiiiiiiiiiic e

h) Einschrankung der Mdglichkeitsrdume
judischen Alltagslebens .............cccooviiiiiiiiii

i)  Wahrnehmung, Bewertung und Kommunikation
von Antisemitismuserfahrungen .............coociiiiiiiiii

i) Individuelle Umgangsweisen: Ausweichen und Konfrontation
zwischen Fremd- und Selbstbestimmung ............cccccooviiiiiiiii,

k) Kollektiv-informelle Umgangsweisen: Zuhérer*innen
und mobilisierungs(un)fahige Netzwerke ...............coociiiviiiiiiniinnn,

) Kollektiv-professionelle Strukturen: Beratung, Monitoring,
Empowerment, AdVOCACY .......couiiiiiiiiiiiiie et

Zusammenfassung: Antisemitismus in Berlin — Erfahrungen,
Folgen, Umgangsweisen ...........c.coouiiiiiiiiiieiiieiie e



6

Inhaltsverzeichnis

Plurale (jiudische) Zugehérigkeiten:

Diskriminierung, Inklusion, Heterogenitat............................ 48
BN IUNG - 48
Plurale Zugehdrigkeiten, Einengung und ,Infersektionalitat’................ 51
Verschiedene und verknipfte Diskriminierung und

plurale Zugehérigkeiten im Alltag..........ooooiiiiiiiiiii 53
Verschiedene/verknipfte Diskriminierung in der

Beratungslandschaft und im Antidiskriminierungsrecht....................... 57
Konvergenzen und Divergenzen: Aktuelle Bedeutungen

von Migrationsgeschichten .............cccooiiiiiiiiiiii 59
Aufbruch und Ankunft. Kontingentflichtlinge im

hierarchischen Migrationsregime............ccccooviiiiiiiiiiiiiice, 60
Integrationsregime und Leben in der Zone der Exklusion ................... 63
Bildungswege wider institutionelle Hirden...............c.cccoooei. 65
Altersarmut und Wiedergutmachungsinszenierung...............ccccoooe.. 67
Immer noch ,arm, aber sexy’@

Berlin aus jidisch-migrantischen Perspektiven — 2000-2020............. 69
Feministisch-Jidisch-Queer: Inklusion, Abwehr — Solidaritate .............. 75
Ostdeutsch-jidische Erfahrungswelten:

Neue Blicke auf Geschichte und ihre Gegenwart ...........cccccccoevinie. 79

Zusammenfassung: Plurale (jidische) Zugehérigkeiten —
Diskriminierung, Inklusion, Heterogenitat...............cccciiiviiiiiniiienn. 80



lll. Gemeinsam gegen Antisemitismus, fir Vielfalt

f

g

h)

und Demokratie? ... 83

BN IUNG - 83

Von 1989 bis zu den 2000er Jahren - Einwanderung

und kultureller Wandel (in) der Stadt..........cooooiiiiiiiiii 85

Die 1990er: ReKonstruktion, ReVitalisierung und Pluralisierung

judischer Lebenswelten............c.ccoooiiiiiiii 87

Hin zum Selbstverstandnis einer ,Migrationsgesellschaft’ —

und auf dem Weg ins Postmigrantische .............cccoociiviiniiiiie, 89

Die 1990er und 2000er Jahre: Awareness fir aktuellen

Antisemitismus — langer Atem und erste Erfolge..............cccooeiiiiin. 90

Die 2010er Jahre: Perspektivwechsel, neue Institutionen

und Akteur*innen und Empowerment ...........cccociiiiiiiiiiii 93

Lernprozesse, Resonanz und jiingste Erfolge: Strukturen

in Politik und Zivilgesellschaft...............ccccoviiiiiiiii 95

Sensibilisierung und Bildung wegen und gegen Antisemitismus:

Stand und Perspekhiven ...........ccocciiiiiiiiii e 97

Judische Lebenswelten und postmigrantische Kulturen:

Eigenstandigkeit, Netzwerke und ,Allianzen’ .................ocoeiiiinil. 100

Kooperation, Netzwerke und Solidarisierung gegen

Antisemitismus: Stand und Perspektiven..............occciiiiiiiiiiiin 104

Gemeinsam gegen Antisemitismus und /im Rechtsextremismus? ...... 106

Fir eine Gesellschaft der Vielen einschlieBlich Juden*Jidinnen

N Berling. ..o e 109

Gesprache Uber Graben und Briscken..........cccoooviiiiiiiiiii, 111
m) Gemeinsam fiir eine offene und solidarische Gesellschaft?

Bundnispolitiken in Berlin ............cooiiiiiiiiiiii e 115

Zusammenfassung und Ausblick ..........ccoooiiiiiiiiii 118

Aktivierende Befragung: ErlGuterung des methodischen
Vorgehens als Lese- und Rezeptionshilfe............................ 122

Literaturverzeichnis................ccooooi i 127



8

Vorwort und Einleitung

Berlin ist Lebensort einer heterogenen Bevdlkerung, die in dieser Stadt Freirdume fir
diverse Lebensentwirfe schafft und findet. Zugleich spiren viele, dass diese Freirdume
zunehmend bedroht sind. Der damit einhergehende Widerspruch wird nicht zuletzt in
den judischen Communities der Stadt erlebt. Im Berlin-Monitor (vgl. Pickel et al. 2019)
versuchen wir mit den uns zur Verfigung stehenden wissenschaftlichen Mitteln auszu-
loten, wie es um Krafteverhdltnisse zwischen progressiven und regressiven Strdmungen
in der Stadt bestellt ist, und Wissensgrundlagen fir die Weiterentwicklung demokrati-
scher Alltagskulturen zu schaffen.

Im Kontext der Aktivierenden Befragung, einem von drei methodischen Ansdtzen (vgl.
a.a.0., 70ff., und 122ff. in diesem Bericht), werden sukzessive vier Schwerpunkte
mit qualitativ-subjektwissenschaftlichen Mitteln untersucht: Antisemitismus, Rassismen,
Prekarisierung und Heteronormativitat. Der vorliegende Bericht ist dem ersten Schwer-
punkt gewidmet. Ausgangs- und Fluchtpunkt ist dabei die demokratische Zivilgesell-
schaft Berlins. Von ihr gehen wir gedanklich und praktisch-forschend jeweils aus. Ihre
Akteur*innen sind die primaren Adressat*innen des vorliegenden Berichts.

Vielen dieser Akteur*innen der Berliner Zivilgesellschaft ist die langere Entwicklung
des Ringens um demokratische Verhdltnisse (nicht nur) in Berlin bekannt. Nach einem
kurzen Moment der Hoffnung, den Schwung der DDR-Oppositionsbewegung fir die
Entwicklung demokratischer Alltagskultur nutzen zu kénnen, griff auch in Berlin der
nationalistische Furor der 1990er Jahre um sich. Zugleich boten gegenkulturelle Bewe-
gungen ihm die Stirn und schufen Freirdume fir non-konforme Lebensweisen. Aus die-
sen progressiven Strdmungen speiste sich der um die Jahrtausendwende ausgebildete
gesamtgesellschaftliche Kompromiss, der das ethno-nationale Paradigma zugunsten
der Propagierung von Vielfalt hinter sich zu lassen begann. Die seit den 2000er Jahren
aufgelegten Bundes- und Landesprogramme fir Demokratie geben dem Umstand Aus-
druck, dass auch unter diesen Vorzeichen Menschenrechte verteidigt und Teilhabe und
Anerkennung erstritten werden mussten. Und wahrend dies einerseits gelang, erodiert
andererseits die gesellschaftliche Basis eines teils instrumentell verkirzten Verstand-
nisses einer Gesellschaft der Vielfalt. Der ,historische Block’ (Gramsci), der diesen
Kompromiss ,fir Vielfalt’ trug, sieht sich seit den 2010er Jahren von einer zunehmend
organisierten und vernetzten regressiven Stromung herausgefordert.

Dass wir uns vor diesem Hintergrund zundchst dem Schwerpunkt Antisemitismus wid-
men, liegt nicht nur daran, dass diesem in Politik und Offentlichkeit in den letzten
Jahren gréfiere Aufmerksamkeit geschenkt worden ist. Ausschlaggebend ist auch die
Uberzeugung, dass eine Demokratie in Deutschland nicht bestehen kann, wenn Ju-
den*Jidinnen in ihr nicht ,ohne Angst verschieden sein’ (Adorno) kénnen. Damit wird
keiner Hierarchisierung von Leid das Wort geredet, sondern angesprochen, dass der
,Zivilisationsbruch, veribt an Juden’ (Diner), die Spannung zwischen Partikularem und
Universellem in sich tragt. Gesprachspartner*innen drickten Ghnliche Gedanken mit
Blick auf die Bedeutung von Menschenrechten in der Gegenwart so aus: Die Garantie



Vorwort und Einleitung 9

der allgemeinen Menschenrechte im Grundgesetz ist ohne Auschwitz nicht zu denken,
und das Grundgesetz hat seine Bestimmung, eine Republik zu verfassen, nicht erreicht,
solange Antisemitismus virulent ist.

Es ist aus unserer subjektwissenschaftlichen Perspektive begrifienswert, dass in der
Antisemitismusforschung jingst die Perspektive der Betroffenen ins Blickfeld gerickt
wurde und so bettet sich die Aktivierende Befragung in diese (recht junge) Forschungs-
richtung ein. Es geht hier also um Antisemitismus als Erfahrung, als etwas, das von
Menschen in Berlin erlebt wird bzw. werden muss, sowie um die Frage, welche Folgen
dies insbesondere im Hinblick auf die Einschrankung des Rechts auf Gleichheit und
Differenz hat. Das Interesse unserer subjektwissenschaftlichen Handlungsforschung gilt
zudem der Frage, wie Betroffene auf Antisemitismuserfahrungen reagieren und welche
mehr oder weniger defensiven und offensiven Umgangsweisen sie unter bestimmten
Umstdanden entwickeln (kénnen). Diese drei Teilbereiche behandelt das erste Kapitel.

Weil jidische Zugehdrigkeiten plural und die jidischen Communities in Berlin im bun-
desweiten Vergleich relativ vielfdltig sind, war es uns ein Anliegen, diese Diversitdt in
thematisch relevanten Bereichen zu beriicksichtigen. Dazu gehort insbesondere der
Umstand, dass jidische Berliner*innen nicht allein Antisemitismus erfahren, sondern
verknUpft mit oder unabhdngig von diesem auch andere Formen der Diskriminierung.
In und aus judischen Communities heraus entwickeln zivilgesellschaftliche Akteur*in-
nen auch angesichts dessen Initiativen, die auf Inklusion zielen. Dies vollzieht sich
in einer judischen und nichtjidischen Umgebung, die durch Heterogenitét gekenn-
zeichnet ist, woraus insbesondere im Kontext der nicht-jidischen Mehrheitsgesellschaft
Blindstellen und Ausschlisse entstehen, aber auch Perspektiven fir die Formulierung
gemeinsamer Anliegen sichtbar werden. Diese drei Teilbereiche sind Gegenstand des
zweiten Kapitels.

Das dritte Kapitel widmet sich vor diesem Hintergrund der Frage, inwieweit es in
Berlin gelingt, angesichts der gegebenen Vielfalt Netzwerke, Allianzen und Bindnisse
gegen Antisemitismus zu bilden. Dabei geht es auch darum zu rekapitulieren, welche
Voraussetzungen in der Berliner Stadtgesellschaft geschaffen werden mussten, um die-
se Fragen aus judischen Perspektiven heraus zu stellen und praktisch aus jidischen
Communities heraus anzugehen.

Der Bericht schlief3t mit einer Erlduterung der Methodik und einem Ausblick auf den
weiteren Verlauf der Aktivierenden Befragung.

Die Studie beruht auf Gesprachen mit 30 Expert*innen, die fachliche und/oder per-
sonliche Einblicke in die genannten Themenbereiche geben kénnen. lhnen gilt unser
herzlicher Dank. Wir hoffen, dass die erarbeitete Rekonstruktion eine nitzliche ergén-
zende Grundlage fir die Weiterentwicklung der Gegenwehr gegen Antisemitismus
und des Engagements fiir eine demokratische Alltagskultur in Berlin sein kann.

Katrin Reimer-Gordinskaya (Haifa/Stendal) und
Selana Tzschiesche (Berlin)



I Antisemitismus in Berlin: Erfahrungen, Folgen
und Umgangsweisen

Einleitung

In Berlin existiert eine im bundesweiten Vergleich relativ groBe Bandbreite jidischer
Communities, die Teile der Vielfalt dieser Stadt ausmachen. Die jidischen Berliner*in-
nen! gestalten in dieser Stadt ihr Alltagsleben und sind insbesondere auch in der de-
mokratischen Zivilgesellschaft aktiv. Uber sie war und ist in der nichtjidischen Offent-
lichkeit und Forschung verschiedentlich die Rede, mit ihnen und aus ihrer Perspektive
wurde und wird jedoch seltener gesprochen und geforscht.

Dies gilt auch fir jene sozialpsychologische Forschung zu Antisemitismus, die die Ent-
stehung und Entwicklung der Bundes- und Landesprogramme des sogenannten zivil-
gesellschaftlichen Ansatzes der Demokratieférderung (vgl. Roth 2003; Roth & Benack
2003) seit Anfang der 2000er Jahre begleitet hat. So wird in den Reprdsentativer-
hebungen antisemitischer Einstellungen bzw. Vorurteile (vgl. Decker & Bréhler 2018,
192ff.; Zick et. al. 2019, 82 und 102ff.2) die Verbreitung von Facetten ,pathischer
Projektionen’3 in der Gesamtbevdlkerung (ab einem bestimmten Alter) ermittelt. Auch
der Berlin-Monitor mit seinem Mixed-Method-Design geht teilweise auf diese Weise
vor (vgl. Pickel et al. 2019, 55ff.). Wenngleich dieses Design zusatzlich auch die Er-
hebung von Diskriminierungserfahrungen umfasst, sind in den Samples dieser Art der
Reprasentativerhebungen Juden*Jidinnen (und andere von Antisemitismus Betroffene)
nicht in hinreichender Zahl aufgehoben, so dass deren Erfahrungen nicht abgebil-
det werden kénnen (vgl. a.a.O., 15). Und wahrend Befunde iber (die Verbreitung
von) Facetten antisemitischer Projektionen wichtige Grundlagen fir die Gestaltung von
Handlungsstrategien gegen Antisemitismus liefern, kdnnen sie per definitionem nur
wenig dariber aussagen, wie sich Antisemitismus in der Lebenswelt und in der Er-
fahrung von Juden*Jidinnen darstellt. Diese Perspektive einzubeziehen und in den

1 Wir sprechen alternierend von Juden*Jidinnen in Berlin und jidischen Berliner*innen,
wobei letzteres eher im Sinne einer subjektiven Identifikation mit dieser Stadt denn als Be-
zeichnung jener gemeint ist, die in ihr geboren und/oder avfgewachsen sind.

2 Die leipziger Autoritarismus Studien, bis 2016 als leipziger Mitte-Studien bekannt und
seit 2002 von Oliver Decker und Elmar Bréhler u.a. am Kompefenzzentrum fir Rechtsexire-
mismus- und Demokratieforschung der Universitdt Leipzig herausgegeben, untersuchen aus
sozialpsychologischer Perspektive die Verbreitung rechisextremer und antidemokratischer
Einstellungen in der bundesdeutschen Bevélkerung. Am Bielefelder Insfitut fiir interdiszipli-
nére Konflik- und Gewaliforschung fihrte Wilhelm Heitmeyer das Konzept des Syndroms
Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit (GMF) ein (2002-2012, ,Deutsche Zusiénde”)
und Andreas Zick u.a. fohren dort die Untersuchung antidemokratischer Einstellungen seit
2014 in diesem Sinne fort.

3 Inden Elementen des Antisemitismus’ heiBt es, das ,Pathische am Antisemitismus” sei
der ,Ausfall der Reflexion” im ,projektiven Verhalten” (Horkheimer & Adorno 2009 [1944],
196 und 199).



Einleitung 11

Mittelpunkt zu stellen, ist fur die Aktivierende Befragung im Berlin-Monitor und diesen
Bericht leitend.

In diesem Kapitel werden drei Leitfragen, die auch im Titel angedeutet werden, ver-
folgt:

- Wie stellt sich Antisemitismus in der Erfahrung von Betroffenen lebensweltlich dar
- Welche lebensweltlichen und persénlichen Folgen hat Antisemitismus?

- Welche individuellen und kollektiven Umgangsweisen mit (Folgen von) Antisemitis-
mus gibt es?

Beantwortet werden diese Leitfragen auf der Grundlage von Expert*innen-Interviews,
die theoriegeleitet (ein)geordnet, verknipft und zu rekonstruktiven Beschreibungen ver-
dichtet werden (zur Methodik und Datenbasis siehe: 126ff.). Leitend ist dabei der
Gedanke, die Bandbreite all dessen in den Blick zu nehmen, was das Recht auf Gleich-
heit und Differenz von Juden*Jidinnen in Berlin einschrankt (vgl. Pickel et al. 2019,
551f.). In einer auf die Rekonstruktion von Antisemitismus aus der Sicht von Betroffenen
angelegten Studie ist es nicht zielfihrend, dieses Phénomen vorab — und woméglich
zu eng — zu definieren. Zudem kommen fir die Einordnung des von den Gespréachs-
partner*innen Mitgeteilten neben Theorien des Antisemitismus und der Geschichte
und Gegenwart von Judenfeindschaft in ,Deutschland’4 auch angelagerte Bereiche
wie kulturelles Gedachtnis und Erinnerungspolitiken infrage. Welche historischen und
zeitgeschichtlichen Konstellationen, welche Dimensionen und Facetten des Antisemitis-
mus und dessen Nachgeschichte und Gegenwart von den Expert*innen angesprochen
wurden, zeigt sich im Zuge der Darstellung. Es wird an Ort und Stelle auf jeweils
einschlagige Theorie, Forschung bzw. Debatten verwiesen.

Die Darstellung folgt im Groben den o.g. Forschungsfragen, die indes nicht trenn-
scharf nacheinander abgearbeitet werden. Sie beginnt mit der Thematisierung der
Kontinuitat von Antisemitismus in Berlin in einem biografisch und dynamisch fir Ge-
sprachspartner*innen relevanten Erfahrungszeitraum und geht auf aktuelle Bedeutun-
gen des Lebens in einer postnationalsozialistischen Stadtgesellschaft ein (a, b). Es
folgen Schilderungen zu Besonderung, Bedrohung und Aggressionen als Formen von
Antisemitismuserfahrungen im Berliner Alltag, wobei die Erfahrung, im ,Israel-Blick’ der
Mehrheitsgesellschaft zu stehen, eigens behandelt wird (c—f). AnschlieBend werden
persdnliche und Uber-individuelle bzw. lebensweltliche Folgen dieses Alltagsantisemi-
tismus beleuchtet, wobei auch Reaktionen Dritter thematisiert werden (g, h). Abschlie-
Bend wird auf teils unterschiedliche Wahrnehmungsweisen von Antisemitismus sowie
individuelle, kollektiv-informelle und professionell-kollektive Umgangsweisen (i-I) als
Formen der Gegenwehr gegen Antisemitismus eingegangen. Das Kapitel schlief3t mit
einer Zusammenfassung und Reflexion der Ergebnisse.

Hinweis: Die Zitate ohne Quellennachweis stammen aus den Expert*innen-Interviews.

4 Gemeint sind STooTen[gebi\de] in unterschiedlichen historischen und geofpo\itischen
Konstellationen mit entsprechend unterschiedlichen Formen der Judenfeindschaft.



12 | Antisemitismus in Berlin: Erfahrungen, Folgen und Umgangsweisen

a) Kontinuitdten von Antisemitismus in Berlin und ihre aktuellen
Bedeutungen

Im Sinne der Leitfragen und eingedenk der Problematik, dass Antisemitismus im do-
minanten Diskurs historisiert wird, fragten wir nach Erfahrungen mit aktuellem Anti-
semitismus in Berlin. Diese Fragen wurden teils mit Verweisen auf dessen Kontinui-
tatlen) in der Stadt beantwortet. Aktuell bedeutsam werden diese Kontinuitat(en) fir
Gesprachspartner*innen u.a. dadurch, dass gegenwartiger Antisemitismus vor deren
Hintergrund erfahren wird. Und wahrend die Auseinandersetzung mit aktuellem An-
tisemitismus begrifit wird, problematisieren Gespréchspartner*innen eine Assoziati-
on von Shoa und Judentum bzw. Antisemitismus und Juden*Jidinnen. Folgend wird
geschildert, wie aus jidischen Perspektiven auf Kontinuitdten des Antisemitismus und
postnationalsozialistische Konstellationen in Berlin geblickt wird.

Auf die Bitte um eine Einschatzung des aktuellen Antisemitismus in Berlin antwortet
ein*e Gesprdchspartner*in3 im Bewusstsein um die unterschiedlichen Geschichten der
beiden Stadthéalften mit dem Hinweis, dass er nie verschwunden war: ,Ja, [...], also,
ich wiirde sogar einen Schritt zurickgehen und sagen [...], den gab’s immer”, womit
,die beiden Nachkriegsdeutschlands” gemeint sind sowie ,nicht nur die bekannten
Falle”, sondern ,eben die kleinen Beleidigungen und Angriffe des Alltags”. Wéhrend
demnach nach der Shoa in Ost- und Westberlin lebende jidische Generationen auf
teils unterschiedliche und teils dhnliche Weisen mit Antisemitismus konfrontiert waren,
sind die biografisch-familigren Verbindungen der heute in Berlin lebenden Juden*Jidin-
nen zu diesem Kontinuum in der Stadt unterschiedlich (vgl. zur Heterogenitat jidischer
Berliner*innen: Kapitel Il, d=k und lll, b). Unseren Gesprachspartner*innen ist diese
Linie jedoch unabhdangig davon bewusst, ob sie selbst bzw. ihre Familien schon lange
oder erst seit kurzem in der Stadt leben. Kontinuitdten des Antisemitismus und Verbin-
dungslinien zur Shoa wurden in unterschiedlichen Zusammenhéngen angesprochen.

Um die Geschichte der Kontinuitét, des Bruchs und Fortwirkens zu wissen, bedeutet
aus dieser Perspektive allerdings gerade nicht, Juden*Jidinnen bzw. jidische Kulturen
und Zugehorigkeiten mit der Geschichte des Antisemitismus und der (Nachgeschichte
der) Shoa zu identifizieren.6 Im Gegenteil: So macht ein*e andere*r Gesprachspart-
ner*in darauf aufmerksam, dass ,das zwanghafte Nebeneinanderstellen von Faschis-
mus und Judentum” in Teilen der nichtjidischen Dominanzgesellschaft? als Zumutung

5 Nicht alle Gespréchspartner*innen wollten namentlich auftreten. Die gebotene
Anonymisierung bringt einige Schwierigkeifen mit sich, ist doch fir das Mitgeteilte bisweilen
entscheidend, wer vor dem Hintergrund welcher Erfahrungen, Zugehérigkeiten und Lebens-
kontexte spricht. Soweit dies méglich war, lassen wir solche Beziige in die rekonstruktiven
Beschreibungen einflieBen.

6 Auf die fundomentale Differenz zwischen dem Obijekt antisemitischer Projekfion und
Juden*Jidinnen machte Jean-Paul Sartre (1994 [1944]) in seinem ,Portrait des Antisemiten’
aufmerksam. Brian Klug (2003, 137) formuliert: ,In short, anti-Semitism is the process of
turning Jews into Jews"."

7 In Anlehnung an Rommelspacher [1995] verstehen wir darunter das Resultat von Prak-
tiken, sich in Abgrenzung von ,Anderen’ in exklusivhomogenisierender Weise als , Deutsche’
zu konsfituieren.



a) Konfinuitéten von Antisemifismus in Berlin und ihre akiuellen Bedeutungen 13

erlebt wird. Und gewissermafBen an die Adresse derjenigen gerichtet, die diese Eng-
fihrung (mehr oder weniger unbewusst) vornehmen, fahrt er*sie fort: ,Das Judentum
hat mit dem Faschismus Uberhaupt nichts zu tun. Also, das kann ich nur an dieser
und jeder anderen Stelle immer nur wieder ganz, ganz deutlich machen. Das ist nicht
miteinander verknipft, sondern nur dadurch verknipft, dass es diese Verbrechen ge-
geben hat.” Ein*e weitere*r Gesprachspartner*in fihrt einen dhnlichen Gedanken mit
Blick auf aktuelle Debatten iber Antisemitismus aus. So sei es einerseits wichtig, dass
Antisemitismus wahrgenommen wird: ,Ich habe das Gefihl, sozusagen, dass es eben
dieser- es ist total wichtig, dass es diese gesellschaftspolitische Debatte um Antisemi-
tismus gibt. Guckend auf die Mehrheitsgesellschaft, so.” Allerdings stelle sich dies in
einem bestimmten Sinn fir Juden*Jidinnen anders dar: ,Ich habe das Gefishl, dass
es fir mich und auch fiir viele Menschen um mich herum ein totales Argernis ist, dass
diese Debatte funktioniert”, weil ,es so schon ins Narrativ der Mehrheitsgesellschaft
passt. Aus dem einen Opferstatus Juden und Jidinnen in den néchsten zu packen. Und
immer auch verbunden mit der Frage: ,Stelln die sich nicht doch an?’ Ja, und so, oder
,Das wird aufgebauscht’, oder wie auch immer. Das find ich ein Problem.”

Jenseits solcher von aufBen erfolgenden Zuschreibungen spricht aus den Worten der
Gesprachspartner*innen eine Sensibilitat fur Kontinuitat, Zasur und Wandel der Juden-
feindschaft in dieser Stadt, in der im 19. Jahrhundert der im Nachhinein so genannte
Antisemitismusstreit tobte (vgl. Zimmermann & Berg 2011), die im 20. Jahrhundert
Ausgangspunkt der Verfolgung und Ermordung der europdischen Juden*Jidinnen war
(vgl. Hilberg 1961) und in deren Stadthdlften Antisemitismus nach dem Zweiten Welt-
krieg (vgl. Bergmann & Erb 1991; Haury 2002) ebenso wie in der Berliner Republik
prasent blieb und bleibt (vgl. Reensmann 2004, 334ff.; Salzborn 2019).

Dabei deutet sich schon an, dass die Gesprachspartner*innen auf die Zeit zwischen
1933 und 1945 aus unterschiedlichen Perspektiven und mit verschiedenen Begriffen
(Antisemitismus, Faschismus, Nationalsozialismus, Holocaust, Shoa) referieren. Ge-
meinsamer Bezugspunkt ist darin in unserem Zusammenhang jedoch die Katastrophe
der Ermordung der europdischen Juden*Jidinnen. Dieser ,Zivilisationsbruch, veribt
an Juden” (Diner 2007, 14), hat auch aktuell fir Juden*Jidinnen in Berlin andere
Bedeutungen als fir nicht-jidische Berliner*innen. Wahrend insbesondere Nachfahren
der Tater*innen sich aus der Sicht von Gesprachspartner*innen mit diesem Verbre-
chen und insbesondere mit der konkreten eigenen Familiengeschichte befassen sollten
(s.u.), kdnnten sie nicht dasselbe von den Nachfahren der Opfer verlangen: ,Und wir
missen uns von Hause aus, aufler dass es uns eben bis ins Tiefste betrifft, aus Verstri-
ckungen in der Familie, in der Geschichte, missen wir uns als jidische Menschen da-
mit Gberhaupt nicht beschaftigen, wenn wir das nicht wollen”, betont ein*e Gespréchs-
partner*in. Der hier womdglich anklingende Protest gegen den ungewollten Einbezug
judischer Berliner*innen in die nicht-judisch-deutsche Verantwortungsibernahme geht
mit dem Verweis darauf einher, sich der familiar tradierten Nachgeschichte der Shoa
kaum entziehen zu kénnen. Andere Gesprachspartner*innen der zweiten und dritten
Generation formulieren, dass iberlebt zu haben fir ihre Eltern und Grofeltern mit dem
Gefihl der ,Schuldigkeit, rausgekommen zu sein”, verbunden war. Dieses Trauma hin-
terl@sst in ihrem Leben Spuren (vgl. Rosenthal 1997, 135ff.; Aarons & Berger 2017).



14 | Antisemitismus in Berlin: Erfahrungen, Folgen und Umgangsweisen

Und wahrend vielfach von Uberlebenden berichtet worden ist, dass sie sich angesichts
der Shoa von Gott abwandten (vgl. Lassley 2015), berichtet ein*e Gesprachspart-
ner*in umgekehrt von einer Hinwendung zum Judentum als Religion, mit der sie*er
aufwuchs: ,Fir mich persdnlich sind meine Eltern religiés geworden, sagen wir, not
disconnected from the Holocaust.”

So sehr judische Berliner*innen mit dieser Stadt verbunden sind (vgl. Kapitel II, i), gilt
vor diesem Hintergrund doch auch, dass das heutige Berlin seine NS-Geschichte in
sich tragt und seine Bevdlkerung sich zu groBBen Teilen aus zwei der drei postnatio-
nalsozialistischen Gesellschaften (vgl. Lepsius 1993; Hammerstein 2017) speist.8 So
resultiert fir eine*n schon lange in Berlin lebende*n Gespréchspartner*in aus dem
Gesagten, ,wie man dieses Land halt auch als verbrannte Erde wahrnehmen kann, als
Land, in dem man vielleicht nie mehr wirklich sein kann.” Und fiir eine*n in den letzten
Jahren nach Berlin gekommene*n Gesprachspartner*in war die Entscheidung fir Ber-
lin als Stadt in ,Germany” keine ungebrochene: | also had mixed feelings about [...]
living here as a Jew and what does that mean.”

Vielleicht lasst sich als resultierende Anforderung an den offentlichen Diskurs iber
Antisemitismus vor diesem Hintergrund festhalten, dass in ihm ein ,Spagat” gelingen
sollte bzw. musste: Namlich einerseits Antisemitismus als Alltagsphdnomen mit einer
langen Geschichte wahr- und ernst zu nehmen, ohne dabei Juden*Jidinnen in eine
Opferrolle zu pressen und jidische Kulturen und Zugehdrigkeiten hinter Stereotypen
verschwinden zu lassen.?

b) Begegnungen in der postnationalsozialistischen
Gegenwart Berlins

Die Begegnung jidischer und nichtjidischer Berliner*innen findet vor dem Hinter-
grund des zuvor Gesagten auch in einer Gegenwart statt, die durch unterschiedliche
aktuelle Bedeutungen des Nationalsozialismus und der Shoa mitbestimmt ist. Aufsei-
ten der nichtjidischen Dominanzgesellschaft ist die Beziehung zu diesem Kontinu-
um Uberwiegend mit einer widersprichlichen Geschichte der (familigren und gesell-
schaftlichen) Auseinandersetzung mit und Verdréngung von Schuld und Verantwortung
verknipft (vgl. Diner 2007, 7 ff.; Lepsius 1993; Welzer et al. 2002; Zick et. al. & EVZ
2020). Aus der Sicht unserer Gesprachspartner*innen resultieren daraus eine Reihe
von Dissonanzen.

8  In akivelleren Debatten wird der Blick auf Osterreich, DDR und BRD als NSNachfolge-
gesellschaften etwa in Messerschmidt (2018, 38ff.) aufgenommen.

9 ImJahr 2019 stie bspw. das SpiegelCover ,Jidisches Leben in Deutschland. Unbe-
kannte Welten nebenan” auf entsprechende Kritik (vgl. Jidische Allgemeine Zeitung vom
2.8.2019). Alternative Formen, auch den nichtjidischen Teilen der Gesellschaft jidische
Kulturen néher zu bringen, sind etwa die Zeitschrift Jalia. Positionen zur jidischen Gegen-
wart” und das Magazin ,Judische Geschichte und Kultur. Magazin des Dubnow-Insituts”.



