
Gerd Lüdemann

Die gröbste Fälschung 

des Neuen Testaments





Gerd Lüdemann

Die gröbste Fälschung
des Neuen Testaments

Der zweite Thessalonicherbrief



© 2010 zu Klampen Verlag · Röse 21 · D-31832 Springe

info@zuklampen.de · www.zuklampen.de

Umschlag: Matthias Vogel (paramikron), Hannover,

Satz: thielenV E R L A G S B Ü R O, Hannover

Druck: CFI - Clausen & Bosse, Leck

ISBN 978-3-86674-090-7

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische 

Daten sind im Internet über ‹http://dnb.d-nb.de› abrufbar.

Gerd Lüdemann ist Professor für Geschichte und Literatur 
des frühen Christentums an der Theologischen Fakultät 

der Georg-August-Universität Göttingen.



5

Das Neue Testament besteht zu einem wesentlichen Teil aus Brie-
fen mit falschen Verfasserangaben. Diese Tatsache – die angesichts
des Wahrheitsethos der ältesten Kirche immer wieder zu peinlichen
Rückfragen Anlass gegeben hat – erklären Theologen oft so: Die
Zuschreibung einer Schrift an eine bekannte Autorität sei ein in der
Antike übliches Verfahren gewesen, dessen sich auch frühchristli-
che Schriftsteller bedient hätten. Von Fälschung könne daher keine
Rede sein. Zudem habe es im Altertum noch keinen Begriff wie
»geistiges Eigentum« gegeben.

Aber das ist geistliche Schönfärberei, die sich mit den histori-
schen Befunden nicht vereinbaren lässt. Im vorliegenden Buch
werde ich anhand von einschlägigen Texten aufweisen, dass Men-
schen in der Antike ein klares Bewusstsein für geistiges Eigentum
hatten, und am Beispiel des zweiten Thessalonicherbriefs und neun
weiterer Briefe begründen, dass das Neue Testament tatsächlich
 Fälschungen enthält. Jedenfalls bleibt das Vorgehen kirchlicher
 Leitungspersonen, die diese Dokumente fabrizierten, bis heute
anrüchig.

Auch diesmal danke ich Walter Höfig, Heinz Jürgen Uhl und Dr.
Frank Schleritt herzlich für Hilfe und Kritik.

Göttingen, im August 2010 Gerd Lüdemann

Vorwort

Die Schriften des Neuen Testaments
 wol len menschlich gelesen und mensch-
lich geprüft sein.

Johann Gottfried Eichhorn, 
Göttingen 1804





Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5

Einführung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Literarische Fälschungen 
in der Welt des frühen Christentums
und im Neuen Testament  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

1. Echtheitskritik im Altertum  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

2. Fälschungen »theologisch« erklärt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22

3. Gefälschte Briefe des Neuen Testaments  . . . . . . . . . . . . . 37

Die gröbste Fälschung im Neuen Testament:
Der zweite Thessalonicherbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

1. Einleitung in den zweiten Thessalonicherbrief  . . . . . . . . . 51

2. Analyse des zweiten Thessalonicherbriefs  . . . . . . . . . . . . 61

3. Der zweite Thessalonicherbrief und die anderen 

gefälschten Briefe des Neuen Testaments  . . . . . . . . . . . . . 84

Ergebnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 87

Literaturverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89

Autorenverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95

7

Inhalt





9

1 Vgl. Phil 3,5.
2 Vgl. Gal 1,13–17.
3 Offb 1,1. 4. 9; 22,8.
4 2Joh 1; 3Joh 1.
5 So erwägt GEORG STRECKER: Literaturgeschichte des Neuen Testaments, Göt-

tingen 1992, S. 274–275, den Namen »Johannes« im letzten Buch der Bibel
für »falsch« zu halten, weil das Schreiben unter falschem Namen typisch für
die Gattung der Apokalypse (= Offenbarung) sei. HELMUT KÖSTER: Einfüh-
rung in das Neue Testament im Rahmen der Religionsgeschichte und Kultur-
geschichte der hellenistischen und römischen Zeit, Berlin 1980, S. 635, sieht
den zweiten Johannesbrief nicht als echtes Schreiben an.

6 Von griechisch pseud- (»Gefälschtes«) und epigraphein (»darauf schrei-
ben«). – Ich gebrauche den Begriff »pseudepigraphisch« synonym mit »pseu-

Das Neue Testament enthält vier Evangelien, 21 Briefe, außerdem
zwei weitere Schriften: die Apostelgeschichte und die Johannesof-
fenbarung. Die ersten drei Evangelien und die Apostelgeschichte
haben keine Autorenangabe, sie sind anonym. Das Johannesevan-
gelium gibt zwar in Kap. 21,24 den Lieblingsjünger als Verfasser an,
doch geht diese Notiz auf die jüngste Redaktionsstufe des Evange-
liums zurück und ist daher sekundär. Sieben neutestamentliche
Briefe stammen von einer uns bekannten Person, dem ehemaligen
Pharisäer1 und Christenverfolger Paulus. Dieser hatte in Damaskus
aufgrund einer visionären Erfahrung die Gewissheit gewonnen,
dass Jesus Christus ihn zum Apostel der Heiden eingesetzt habe.2

Auch das letzte Buch der Bibel, die Johannesoffenbarung, sowie
der zweite und der dritte Johannesbrief nennen einen Autor. Der
Seher »Johannes« soll die Offenbarung3 und der »Presbyter« (=
»Älteste«) die beiden Briefe4 verfasst haben. Doch wissen wir –
anders als bei Paulus – historisch nichts über diese Individuen;
selbst die Echtheit ihrer Namen kann daher bezweifelt werden.5

Von den restlichen zwölf Briefen des Neuen Testaments sind zehn
pseudepigraphisch6, d.h. sie weisen Texte einem »falschen« Autor

Einführung



10

zu – sechs davon sollen von Paulus stammen, zwei von Petrus, einer
von Jakobus, ein weiterer von Judas. Der erste Johannesbrief und
der Hebräerbrief machen keine direkte Angabe über den Namen
des Absenders.

Also: Sieben der 27 Dokumente des Neuen Testaments sind echt,
drei vielleicht echt, die übrigen bewegen sich zwischen Unechtheit
und Anonymität. 

Die historische Kritik hat die anonym vorliegenden Berichte der
vier Evangelien daraufhin untersucht, ob sie ein zuverlässiges Bild
von Jesus enthalten, und herausgefunden, dass dieses Bild im We -
sentlichen das der »glaubenden Gemeinde« ist. Denn die meisten der
in den Evangelien berichteten Worte und Taten Jesu gehen auf Chris-
ten zurück, die nachträglich dem von ihnen angebeteten »Herrn«
Sprüche in den Mund gelegt und Taten zugeschrieben haben.

Die Erforschung der Briefe des Neuen Testaments führte zu
einem ähnlichen Ergebnis. Ebenso wie spätere Christen viele Jesus-
worte und -taten erfanden, kannten sie keine Skrupel, Schriftstü-
cke unter dem Namen von Aposteln zu fabrizieren und deren Echt-
heit durch literarische Manipulationen vorzutäuschen. Auch in die-
sen Dokumenten mit unwahrer Verfasserangabe spiegelt sich der
christliche Glaube einer späteren Zeit wider.

Die Texte, die nur vorgeben, von Jesus oder den Aposteln zu
stammen, sind Fälschungen, d.h. Unwahrheiten. Denn Fälschung
liegt ja dort vor, wo einem Sprecher oder Autor unzutreffende
Worte oder Taten bewusst zugeschrieben werden, und das mit einer
bestimmten Absicht.7 »Unwahrheit« ist die Nichtübereinstimmung

donym« und ebenso »Pseudepigraphie« synonym mit »Pseudonymität«. Vgl.
zur Terminologie MARTINA JANSSEN: Unter falschem Namen. Eine kritische
Forschungsbilanz frühchristlicher Pseudepigraphie, Frankfurt 2003, S. 257–
260 (Lit.).

7 Als Fälschung sollen nicht gelten Falschzuschreibungen, die Bestandteil von
Schulübungen waren (Imitation von Schriftstellern wurde in den Schulen
gelernt; vgl. NORBERT BROX: Falsche Verfasserangaben. Zur Erklärung
frühchristlicher Pseudepigraphie, Stuttgart 1975, S. 64) oder aufgrund eines
Irrtums zustande kamen (vgl. BROX, Verfasserangaben, S. 49).



11

einer Aussage mit der Sache, über die sie gemacht wird, »Wahrheit«
dementsprechend »die Übereinstimmung einer Aussage mit der
Sache, über die sie gemacht wird.«.8 Der von mir in diesem Zusam-
menhang oft gebrauchte Begriff »Tatsache« bezeichnet eine durch
nichts ungeschehen zu machende objektive Realität, die allen ratio-
nal zugänglich ist.

Eine der fundamentalen Aufgaben der Geschichtswissenschaft
besteht darin, echte und unechte Zeugnisse voneinander zu unter-
scheiden.9 Des »Unechten und Gefälschten ist so viel und vielerlei,
daß immer das erste bei historischer Arbeit ist, sich zu vergewis-
sern, ob das Material, mit dem man es zu tun hat, auch das ist, wofür
es gehalten wird oder gelten will.«10

Auch die Theologie ist angesichts der Geschichtsbezogenheit der
christlichen Botschaft, dass Gott Mensch wurde11, an der Unter-
scheidung von »echt« und »unecht« interessiert, nicht nur in der
Jesusforschung, sondern auch bei der Analyse der Briefliteratur.
Gegen Mitte des 2. Jahrhunderts musste ein Presbyter von seinem
Amt zurücktreten, als er der Fälschung von »Paulusakten« über-
führt wurde.12 »Echtheit … wurde in aller Regel als unverzichtbare

8 Duden. Deutsches Universalwörterbuch, Mannheim 42001, S. 1769.
9 Vgl. JOHANN GUSTAV DROYSEN: Historik. Vorlesungen über Enzyklopädie und

Methodologie der Geschichte, Darmstadt 1974, S. 99–114 (»Die Kritik der
Echtheit«); ERNST BERNHEIM: Lehrbuch der Historischen Methode und der
Geschichtsphilosophie, Leipzig 5/61908, S. 330–391 (»Prüfung der Echt-
heit«).

10 DROYSEN, Historik, S. 100.
11 Vgl. Joh 1,14: »Und der Logos wurde Fleisch und wohnte unter uns, und wir

schauten seine Herrlichkeit, eine Herrlichkeit wie (die des) Einziggezeugten
beim Vater, voll Gnade und Wahrheit.«

12 So schreibt Tertullian von Karthago um 200 n.Chr. in seiner Abhandlung
»Über die Taufe«, Kap. 17,5: »Wenn aber gewisse Frauen die Paulusakten, die
fälschlich so betitelt sind, … zur Verteidigung für die Erlaubnis zur Taufe und
Lehre heranziehen, so sollen sie wissen, dass der Presbyter in Asien, der diese
Schrift zusammengestellt hat, wobei er sie durch den Titel ›Über Paulus‹ aus
eigenem Ermessen gleichsam noch erhöht hat, dessen (sc. dieser Tat) über-
führt worden ist und zugegeben hat, dass er das aus Verehrung für Paulus
getan habe, und daraufhin zurückgetreten ist. Denn wie wahrscheinlich wäre
es wohl, dass der, welcher der Frau beharrlich die Erlaubnis zu lehren verwei-



Voraussetzung für Kanonizität angesehen.«13 Wäre ein zur Samm-
lung biblischer Schriften gerechneter Text als Fälschung erkannt
worden, hätte das damalige Zeitgenossen im Allgemeinen genauso
vor den Kopf gestoßen wie heutige. »Nur die Arglosigkeit und Nai-
vität christlicher Leser«14 hat fast immer die Aufdeckung des
Betrugs verhindert.

In der Umwelt des frühen Christentums wurde viel über Fäl-
schung gesprochen. Der Vorwurf der Fälschung, der in aller Munde
war, wirkte abschreckend. Die – angesichts der Fülle von Falsch -
zuschreibungen im Neuen Testament – oft gegebene Auskunft, die
Schriftstellerei unter falschem Namen sei eine in der Antike akzep-
tierte Stilform gewesen, trifft nicht zu. Vielmehr ist das Gegenteil
richtig. Die Abfassung pseudepigraphischer Schriften in gutem
Glauben kam nur selten vor. Zumeist lag Täuschungsabsicht
zugrunde. Nur Autoren, die an abgelegenen Orten wohnten –
»wohin die rationale Denkweise noch nicht gedrungen war, das

12

gert hat, ihr die Macht zu taufen sollte eingeräumt haben? ›Sie sollen schwei-
gen‹ drückt er (sc. Paulus) sich aus, ›und zu Hause ihre Ehemänner befragen‹
(1Kor 14,35).« Zu diesem Text vgl. weiter GERD LÜDEMANN: Ketzer. Die
andere Seite des frühen Christentums, Stuttgart 21996, S. 148–149. Die Kri-
tik am Presbyter durch Tertullian zeigt, dass Echtheits- mit Inhaltskritik
gekoppelt ist. Der Fälschungsvorwurf erhält durch den Hinweis auf 1Kor
14,35 seine eigentliche Durchschlagskraft. »Der Vorwurf der Fälschung wird
in der alten Kirche tatsächlich sehr oft als Kritik an der Verfasserangabe vor-
getragen, er meint aber so gut wie immer primär die Kritik am Inhalt der
Schrift« (BROX, Verfasserangaben, S. 123). Siehe ferner MARCO FRENSCH-
KOWSKI: Pseudepigraphie und Paulusschule. Gedanken zur Verfasserschaft
der Deuteropaulinen, insbesondere der Pastoralbriefe, in: Friedrich Wilhelm
Horn (Hg.): Das Ende des Paulus. Historische, theologische und literaturge-
schichtliche Aspekte, Berlin 2001, S. 239–272, hier S. 249–250.

13 ARMIN DANIEL BAUM: Literarische Echtheit als Kanonkriterium in der alten
Kirche, in: Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft 88 (1997), S.
97–110, hier S. 110. Baum kritisiert zu Recht KARL-HEINZ OHLIG: Die theo-
logische Begründung des Kanons in der alten Kirche, Düsseldorf 1972, dem-
zufolge der Erweis der Unechtheit einer Schrift nicht ihren Ausschluss aus
dem Kanon bedeutet hätte. Ähnlich wie Ohlig äußert sich BROX, Verfasser-
angaben, S. 120–129.

14 FRENSCHKOWSKI, Pseudepigraphie, S. 251.



13

heißt vornehmlich in den Randgebieten der griechisch-römischen
Welt«15 – dürften die pseudepigraphische Einkleidung ohne
schlechtes Gewissen benutzt haben.16

Dass frühchristlichen Autoren das Thema »Fälschung« nicht
gleichgültig war, belegt die Anspielung des Verfassers des zweiten
Thessalonicherbriefs (= 2Thess) in 2,2 auf einen angeblich gefälsch-
ten Brief des Paulus.17 Dieser Hinweis setzt voraus: Bereits damals
war eine klare Vorstellung von geistigem Eigentum vorhanden. Art
und Bewertung der fälschenden Schriftstellerei leiten sich maßgeb-
lich vom Begriff des geistigen Eigentums ab. »Gibt es in einer Kul-
tur oder Epoche diesen Begriff bzw. diese Vorstellung vom geisti-
gen Eigentum nicht, so gibt es auch keine Fälschung im qualifizier-
ten Sinn bewußter Irreführung und betrügerischer Tendenz.«18

Historische und theologische Gründe drängen mich daher, das
Thema »Fälschungen im Neuen Testament« noch einmal zu bear-
beiten.19

15 WOLFGANG SPEYER: Die literarische Fälschung im heidnischen und christli-
chen Altertum. Ein Versuch ihrer Deutung, München 1971, S. 36.

16 Vgl. WOLFGANG SPEYER: Religiöse Pseudepigraphie und literarische Fälschung
im Altertum (1965/66), in: Norbert Brox (Hg.): Pseudepigraphie in der heid-
nischen und jüdisch-christlichen Antike, Darmstadt 1977, S. 195–263, hier
S. 259.

17 HARALD HEGERMANN: Der geschichtliche Ort der Pastoralbriefe, in: Theolo-
gische Versuche 2, Berlin 1970, S. 47–64, hier S. 48–49, bestreitet ohne trif-
tigen Grund, dass 2Thess 2,2 sich auf die frühchristliche Fälschung eines Pau-
lusbriefes bezieht. Zur Sache vgl. unten, S. 69–72.

18 BROX, Verfasserangaben, S. 68.
19 Mit dem vorliegenden Buch führe ich ältere Arbeiten weiter und stelle neue

Thesen zur Diskussion. Vgl. LÜDEMANN, Ketzer, S. 113–127; DERS.: Die Into-
leranz des Evangeliums. Erläutert an ausgewählten Schriften des Neuen Tes-
taments, Springe 2004, S. 67–95. 255–266. Überschneidungen habe ich nicht
eigens notiert. 




