




Gerd Lüdemann

Jesus nach 2000 Jahren
Was er wirklich sagte und tat



Dieses Buch ist
James M. Robinson

gewidmet.

Vierte, verbesserte Auflage 2014
© 2000 by zu Klampen Verlag, Springe

www.zuklampen.de •  info@zuklampen.de
Druck: Bookfactory – Der Verlagspartner GmbH, Bad Münder

Umschlagentwurf: Groothuis & Consorten, Hamburg

ISBN 978-3-86674-235-2

Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet über ›http://dnb.ddb.de‹ abrufbar.

Souverän zieht Gerd Lüdemann in »Jesus nach 2000 Jahren« die Bilanz der
seit 250 Jahren betriebenen historisch-kritischen Beschäftigung mit den
frühchristlichen Schriften. Welche der Jesus zugeschriebenen Worte und
Taten müssen als Resultat der früh einsetzenden Legendenbildung betrachtet
werden, welche können mit größter Wahrscheinlichkeit als echt gelten?
In dem vorliegenden Buch werden die wichtigsten Jesusüberlieferungen der
ersten beiden Jahrhunderte neu übersetzt und dann auf ihre historische
Glaubwürdigkeit hin untersucht. Auf diese Weise gelingt es Lüdemann,
Orientierung zu bieten angesichts der widersprüchlichen Jesusbilder sowohl
in der Flut von populärer und wissenschaftlicher Jesusliteratur der letzten
Jahre als auch schon im Neuen Testament selbst.
Gerd Lüdemann, Jahrgang 1946, ist Professor Emeritus für Geschichte und
Literatur des frühen Christentums an der Universität Göttingen und Visiting
Scholar an der Vanderbilt University in Nashville, Tennessee, USA.



Inhalt

Vorwort 7

Einleitung Voraussetzungen, Methode und
Interesse 11

Kapitel I Das Evangelium nach Markus 18

Kapitel II Das Evangelium nach Matthäus 158

Kapitel III Das Evangelium nach Lukas 330

Kapitel IV Das Evangelium nach Thomas 520

Kapitel V Kurzvita Jesu 580

Register aller echten Worte und Taten Jesu 590

Autorenverzeichnis 592

Abkürzungsverzeichnis 594





7

Vorwort

Dieses Buch, das ich hiermit in vierter, verbesserter Auflage
vorlege, möchte eine Lücke in der theologischen Literatur
schließen. Sie ist unter all denen besonders fühlbar, die mit Kirche
und Christentum zu tun haben: Geistlichen, Religionslehrern und
Religionslehrerinnen sowie vor allem den im steigenden Maße an
Jesus Interessierten. Sie alle werden verunsichert von einer
widersprüchlichen Fülle von modernen Jesusbüchern, aber auch
durch die widersprüchlichen Jesusbilder im Neuen Testament
selbst. Dazwischen liegen zwanzig Jahrhunderte, in denen man
Jesus in völlig unterschiedlicher Weise verstanden hat.

Die vor rund 250 Jahren entwickelte historisch-kritische Jesus-
forschung ist zwar zum wissenschaftlichen Standard geworden,
konnte aber trotzdem kaum einen allgemeinen Konsens anbah-
nen. Außerdem haben die letzten zwanzig Jahre, besonders auch
aus dem englischsprachigen Bereich, eine Springflut von wissen-
schaftlicher und populärer Jesusliteratur erlebt, deren Quelle
unerschöpflich scheint und sich in die unterschiedlichsten
Richtungen ergießt. So erhält der uneingeweihte Leser den
Eindruck einer Planlosigkeit, Widersprüchlichkeit und Ausweglo-
sigkeit der Forschung. Sie läßt ihn entweder in Resignation ver-
sinken oder um so fester an seinem Glauben festhalten, der über
historische Fragen erhaben ist.

Nun sind Resignation oder uninformierter Glaube keine sinn-
vollen Einstellungen – schon gar nicht in einer Zeit, die einen
ungeahnten Schatz an Wissen zu Tage gefördert hat und im
gleichen Zuge die eher bescheidene Stellung des Menschen im
Kosmos täglich vor Augen führt. Mir scheint es daher überfällig zu
sein, die historische Bilanz einer zweihundertfünfzigjährigen
kritischen Beschäftigung mit der zentralen Person des Christen-
tums, Jesus von Nazareth, zu ziehen. Dies soll weder themen-
zentriert noch in einer umfassenden Darstellung von Forschungs-
ergebnissen anderer geschehen, wie sie Albert Schweitzer in



8

seiner klassischen Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (6.
Auflage, 1951) für das 19. Jahrhundert und Walter P. Weaver (The
Historical Jesus in the Twentieth Century 1900-1950, 1999) für
die erste Hälfte des 20. Jahrhunderts vorgelegt haben. Auch ist
dies keine Biographie Jesu. Es handelt sich vielmehr nur um eine
Rekonstruktion der Worte und Taten Jesu als Voraussetzung einer
heute noch nicht möglichen Darstellung des Lebens Jesu (vgl. aber
immerhin den Versuch in Kapitel V). Ich möchte wichtige
erhaltene Jesusüberlieferungen der ersten zwei Jahrhunderte neu
übersetzen und sie dann auf ihre historische Glaubwürdigkeit hin
untersuchen, und zwar so, daß auch der interessierte Laie den
Gedankengang nachvollziehen kann.

Eine wichtige Anregung zu einem solchen Unternehmen haben
das von Robert W. Funk ins Leben gerufene Jesusseminar und die
von seinen Mitgliedern verfaßten Bände The Five Gospels (1993)
und The Acts of Jesus (1998) gegeben, in denen der Grad der Hi-
storizität der Worte und Taten Jesu mit verschiedenen Farben
markiert wird. Einig mit der Absicht des Jesusseminars, dem ich
selbst als »Fellow« angehöre, zu den Worten und Taten des hi-
storischen Jesus vorzustoßen, ziehe ich es jedoch vor, auf Farb-
markierungen jeglicher Art zu verzichten, dafür aber die zweifels-
frei auf die jeweiligen Evangelisten zurückgehenden Aussagen in
kursiven Buchstaben zu setzen. Denn die Erkenntnis der redaktio-
nellen Bearbeitung in einem ersten Schritt ist die Voraussetzung,
um in einem zweiten Schritt die benutzten Überlieferungen zu
rekonstruieren und in einem dritten Schritt die mutmaßlich
echten Jesusworte und -taten zu erheben. Diese Methode habe ich
in einem Werk über die Apostelgeschichte (Gerd Lüdemann: Das
frühe Christentum nach den Traditionen der Apostelgeschichte,
1987) erprobt und weiter vertieft in einem Buch über die Aufer-
stehung Jesu (Die Auferstehung Jesu. Historie, Erfahrung,
Theologie, 1994, [Neuausgabe Die Auferweckung Jesu von den
Toten, 2002]), dessen Analysen der Grabes- und Auferstehungsge-
schichten dem vorliegenden Jesusbuch zugrunde liegen.

Die Maßstäbe für diese Untersuchung sind die in der kritischen
Bibelwissenschaft der letzten zweihundertfünfzig Jahre entwi-
ckelten Methoden, die so lange Gültigkeit behalten, bis neue,
bessere an ihre Stelle treten.



9

Wegen der Fülle der zu behandelnden Texte und des daraus fol-
genden Gebots der Knappheit habe ich in der Darstellung fast
vollständig auf die ausdrückliche Erörterung von Sekundärlitera-
tur verzichtet, aber relativ häufig mit Seitennachweisen in Klam-
mern die Namen von Forschern erwähnt, deren Voten zu
bestimmten Fragen ich zitiere oder auf sie verweise. Ich nenne
einige mir wichtige Bücher: Walter Bauer: Wörterbuch zum
Neuen Testament, 19715; Hans Dieter Betz: Studien zur Bergpre-
dikt, 1985; Rudolf Bultmann: Die Geschichte der synoptischen
Tradition, 19799; Hans Conzelmann: Die Mitte der Zeit, 19776;
Martin Dibelius: Botschaft und Geschichte I , 1953; Martin
Dibelius: Die Formgeschichte des Evangeliums, 19593; Robert W.
Funk / Roy W. Hoover: The Five Gospels, 1993; Joachim Gnilka:
Das Evangelium nach Markus. 2 Bände, 1978/79; Joachim
Gnilka: Das Matthäusevangelium. I. Teil, 1986. II. Teil, 1988;
Ernst Haenchen: Der Weg Jesu, 1966; Joachim Jeremias: Die
Gleichnisse Jesu, 19657; Adolf Jülicher: Die Gleichnisse Jesu.
Zwei Teile in einem Band , 1963; Erich Klostermann: Das
Matthäusevangelium, 19714; Erich Klostermann: Das Markus-
evangelium, 19715;  Erich Klostermann: Das Lukasevangelium,
19753; Dieter Lührmann: Das Markusevangelium, 1987; Ulrich
Luz: Das Evangelium nach Matthäus. 3 Bände, Mt 1–25,
1985–1997; Adalbert Merx: Die Evangelien des Markus und
Lukas, 1909; Gerhard Schneider: Das Evangelium nach Lukas. 2
Bände, 1979; Tim Schramm / Kathrin Löwenstein: Unmoralische
Helden. Anstößige Gleichnisse Jesu , 1986; Ethelbert Stauffer:
Jesus. Gestalt und Geschichte, 1957; Georg Strecker: Die
Bergpredigt, 1984; Gerd Theißen / Annette Merz: Der historische
Jesus, 1996; Johannes Weiß: Das Lukas-Evangelium, in: ders.:
(Hg.): Die Schriften des Neuen Testaments, neu übersetzt und für
die Gegenwart erklärt von Otto Baumgarten, Wilhelm Bousset
(u.a.), 19072. Band 1. Die drei älteren Evangelien. Die Apostelge-
schichte, S. 406–525; Julius Wellhausen: Evangelienkommentare,
1987; Paul Wernle: Die synoptische Frage, 1899.

Markierungen der Übersetzungen dienen zur besseren Durch-
dringung des Textes. Wichtige Zitate aus dem Alten Testament
sind rechtsbündig gedruckt und poetische bzw. traditionelle



10

Stücke eingerückt. Die kritische Textausgabe Nestle-Aland, 27.
Aufl., liegt der Übersetzung zugrunde.

Zum Aufbau des Werkes ist hier folgendes zu bemerken:
Die Einleitung nennt seine Voraussetzungen und entfaltet

Vorgehensweise sowie Methode.
Das erste Kapitel enthält die Übersetzung und Analyse des

ältesten Evangeliums, des Evangeliums nach Markus.
Daran schließen sich im zweiten und dritten Kapitel Überset-

zung und Analyse der unabhängig voneinander auf das Markus-
evangelium aufbauenden Evangelien des Matthäus und des Lukas
an.

Die Kapitel über das Johannesevangelium und die apokryphen
Jesustraditionen, die noch in den ersten beiden Auflagen standen,
entfallen. Sie tragen für die Frage nach dem historischen Jesus
noch weniger aus, als ich vor einem Jahrzehnt dachte.

Das vierte Kapitel enthält die Übersetzung und Analyse des
Thomasevangeliums.

Das fünfte Kapitel bietet eine Kurzvita Jesu. Ich versuche hier,
ausgehend von dem sicheren historischen Material, das Leben
und Schicksal Jesu von Nazareth nachzuzeichnen. Die Lektüre
dieses Abschlußkapitels empfehle ich als Einstieg in das ganze
Buch.

Ein Register aller echten Worte und Taten Jesu, ein Autoren-
verzeichnis sowie ein Verzeichnis der verwendeten Abkürzungen
schließen das Buch ab. Dr. Frank Schleritt möchte ich auch an
dieser Stelle für seine freundliche Hilfe bei den ersten beiden
Auflagen dieses Buches danken, Ronja Bornemann, Volker Speer
und Walter Höfig für ihren unermüdlichen Einsatz bei der vierten
Auflage.



11

Einleitung
Voraussetzungen, Methode und Interesse

Das vorliegende Buch unterzieht die ältesten Jesustraditionen aus
den ersten beiden Jahrhunderten einer Analyse und fragt nach
ihrer Echtheit. Es ist aus der Überzeugung heraus geschrieben,
daß Christen sich zu Jesus in eine glaubwürdige Beziehung setzen
müssen, daß aber auch alle anderen Menschen in dem vom
christlichen Abendland geprägten Kulturkreis sich der Wurzeln
des Christentums in der Person Jesu von Nazareth historisch
vergewissern sollten. Für beide Gruppen ist diese Frage zur
Bewältigung der eigenen Geschichte und zur Gestaltung der
Zukunft wichtig.

Nun besteht nach allgemein anerkanntem Urteil kein Zweifel
daran, daß in der frühen Kirche zahlreiche Worte und Taten Jesus
erst nach seinem Tod zugeschrieben wurden. Dafür seien hier
vorerst nur zwei Beispiele angeführt:

a) Die Selbstaussagen Jesu, der Sohn Gottes zu sein, der für die
Sünden der Welt stirbt, sind mit Sicherheit unecht; die frühen
Christen haben sie Jesus in den Mund gelegt.

b) Ebenso verhält es sich mit den meisten Wundern. Daß Jesus
tatsächlich auf dem See gegangen sei, einen Sturm gestillt, Brot ver-
mehrt, Wasser in Wein verwandelt und Tote auferweckt habe, trifft
nicht zu. Diese Taten hat man Jesus vielmehr erst nach seinem Tod
bzw. seiner vermeintlichen Auferstehung angedichtet, um seine
Bedeutung zu steigern.

Trotzdem haben die frühen Christen dies alles im Rahmen der
Kanonisierung als authentisch angesehen, und fortan waren auch
unechte Jesusworte und -taten Kernbestand der Heiligen Schrift.
Deshalb muß im Blick auf alle Jesusüberlieferungen des frühen
Christentums noch einmal rigoros Klarheit geschaffen und geklärt
werden, was Jesus denn nun wirklich gesagt und getan hat, was
damals wirklich geschehen ist und was eindeutig später hinzugefügt
wurde.



12

Ein solches Vorgehen ist in der Geistesgeschichte der westlichen
Kultur begründet und sollte nicht als europäischer Ethnozentrismus
verunglimpft werden. Denn abgesehen davon, daß sich die kritische
Methode als experimentelle Vorgehensweise auch in allen Gebieten
der Naturwissenschaft durchgesetzt und staunenswerte Erfolge
vorzuweisen hat, so führte ihre Schwester in den geisteswis-
senschaftlichen Fächern als philologisch-historische Methode zu
einem besseren Verständnis der Vergangenheit. Die Frage nach dem,
was wirklich war, und dem, was nicht war, sondern nur behauptet
wird, ist unwiderruflich zu einem selbstverständlichen Bestandteil
unseres eigenen Lebens geworden. Man mag hier sogar von einer
Sittlichkeit des Denkens sprechen, das richtig und falsch, Lüge und
Wahrheit nicht nur herausarbeitet, sondern die Unterscheidung
zwischen beidem zur öffentlichen Aufgabe macht.

Nun lautet gelegentlich der Vorwurf gegen ein solches Unter-
nehmen der Jesusforschung,

a) es überschätze die eigenen Möglichkeiten, zwischen echt und
unecht zu unterscheiden; b) es scheitere daran, daß die Urteile über
echt und unecht in der Forschung zum Teil weit auseinander gehen;
c) es berücksichtige nicht hinreichend, daß in unechten Jesus-Tradi-
tionen durchaus der Geist Jesu enthalten sein könne; d) es sehe von
der Rezeptionsgeschichte ab, die unabhängig von der Echtheitsfrage
eine Wirkung biblischer Jesustraditionen zeige, von der Milliarden
von Menschen in Vergangenheit und Gegenwart zehrten; und e) die
Frage nach echt und unecht sei für den Glauben irrelevant, da im
geschichtlichen Jesus und im auferstandenen Christus des Glaubens
ein und derselbe Herr rede.

Zu a): Diesen Einwand verstehe ich nicht, zumal er nicht in
Abrede stellen kann, daß unechte Jesusworte in der Bibel enthalten
sind. Dann aber kann, ja muß der Versuch gewagt werden, echte
Jesusworte und -taten herauszuarbeiten.

Zu b): Die allerdings vorhandenen unterschiedlichen Rekon-
struktionen der Worte und Taten des historischen Jesus sind kein
Argument gegen ein solches Unternehmen: Meinungsvielfalt
entbindet nicht von der Verpflichtung, sich der historischen
Wirklichkeit mit dem Ziel größtmöglicher Objektivität zu nähern.



13

Zu c): Dies ist nicht zu bestreiten. Um aber den Geist Jesu zu
identifizieren, muß zunächst eindeutig geklärt werden, wo denn
überhaupt echte Jesustraditionen enthalten sind.

Zu d): Soll etwa die Wirkung von Texten ihren Anspruch einlö-
sen? M.E. kommt man so nicht zum Grund der Dinge. Wenn z.B.
Jesus historisch nicht auferstand, dann kann man die urchristlichen
Aussagen, die solches behaupten, nicht durch rezeptionsgeschichtli-
che Überlegungen retten, auch wenn die Wirkung dieser Verkündi-
gung noch so mächtig war und noch so vielen Menschen Trost
gespendet hat.

Zu e): Mit diesem theologischen Argument läßt sich jegliche
historische Arbeit bekämpfen. Eine historische Vorgehensweise muß
die Berufung auf den auferstandenen Christus als außerhalb ihrer
Kompetenz befindlich ansehen. Wie soll hier mit nachvollziehbaren
Argumenten wahrscheinlich gemacht werden, daß der »Auferstan-
dene« dieses oder jenes gesagt oder gar bestimmte Dinge getan hat?
Mit anderen Worten, in diesem Bereich ist für die historische Kritik
direkt gar nichts zu gewinnen. Wohl aber mag gefragt werden, ob
dieses oder jenes Wort des Auferstandenen auf den geschichtlichen
Jesus zurückgeht. Und umgekehrt ist zu prüfen, ob nicht Worte des
Auferstandenen zu Worten des historischen Jesus gemacht worden
sind. Sollte letzteres der Fall sein, wäre automatisch ein negatives
Urteil über ihre Echtheit fällig. Wer den Jesus der Geschichte und
den Christus des Glaubens vereinerleit, versucht faktisch, das
historische Bewußtsein der Moderne umzukrempeln, das aber nach
wie vor Geltung hat. Es ist lebensnotwendig und, nachdem die
großen Konfessionen und Religionen versagt haben, allein fähig,
Frieden zwischen den Menschen und ihren Ideologien oder
Religionen anzubahnen. Das historische Bewußtsein bildet über-
haupt einen festen Bestandteil unserer heutigen Welt. Ohne diese
Errungenschaft menschlicher Kultur wäre ein vernünftiger Dialog
weder in der Politik noch in der Wirtschaft, noch im privaten
Bereich möglich. Wie kann es da angehen, daß wir, sobald wir den
Bereich der Religion betreten, davon ablassen sollen? Das Ergebnis
ist bekannt: eine innere Spaltung bzw. ein Auseinandertreten von
Wissenschaft und Religion, das zu Lasten von beiden geht.



14

Im folgenden seien die Grundlagen und Voraussetzungen meiner
Arbeit genannt:

Bezüglich des Verhältnisses der drei ältesten neutestamentli-
chen Evangelien zueinander liegt den Analysen eine modifizierte
Zweiquellentheorie zugrunde. Diese besagt: Das MkEv ist das
älteste erhaltene Evangelium und stammt ungefähr aus dem Jahre
70. Mt und Lk benutzten etwa zwanzig Jahre später unabhängig
voneinander sowohl das MkEv als auch eine Redenquelle (= Q),
die etwa genauso alt wie jenes sein dürfte. Darüber hinaus haben
sie jeweils ihre eigenen Sonderüberlieferungen verwendet. Eine
Kurzeinleitung auf der Grundlage von Gerd Lüdemann / Frank
Schleritt: Arbeitsübersetzung des Neuen Testaments, 2008, ist den
Einzelanalysen der Synoptiker jeweils vorangestellt.

Das ThEv aus dem Fund bei Nag Hammadi in Oberägypten im
Dezember 1945 gehört unbedingt zu den hier zu untersuchenden
Quellenschriften, da es, wie immer deutlicher wird, zum Teil eine
gegenüber dem Neuen Testament unabhängige Tradition wider-
spiegelt (vgl. die Einführung zu Kapitel IV).

Vor der Analyse der Traditionen möchte ich die Kriterien für
die Urteile über a) Unechtheit und b) Echtheit von Jesusworten
und -taten nennen, die sich mir freilich – das sei hier betont – erst
nach der Analyse sämtlicher Texte wie von selbst ergeben haben.
Methodenreflexion folgt nämlich organisch arbeitender Methode
immer erst nach. Allerdings habe ich nicht zu jeder einzelnen
Perikope ausdrücklich gesagt, welches Kriterium mich beim
abschließenden Urteil über Echtheit bzw. Unechtheit geleitet hat.
Das mag sich der Leser jeweils erschließen.

a) Unechtheitskriterien
Erstens sind solche Worte und Taten unecht, in denen der
auferstandene Herr redet und handelt bzw. als Sprecher und
Akteur vorausgesetzt wird. Denn Jesus redete und handelte nach
seinem Tod nicht mehr selbst. Da aber nicht auszuschließen ist,
daß dem »Auferstandenen« Worte oder Taten des historischen
Jesus zugeschrieben wurden – historischer Jesus und Christus des
Glaubens waren für die frühen Christen identisch –, ist jeweils zu



15

prüfen, ob nicht vielleicht den jeweiligen Worten des Erhöhten
ein Wort des Irdischen zugrunde liegt.

Zweitens sind diejenigen Taten unhistorisch, die eine Durch-
brechung von Naturgesetzen voraussetzen. Dabei ist es unwichtig,
daß die Menschen zur Zeit Jesu diese Gesetze nicht kannten bzw.
nicht in naturwissenschaftlichen Kategorien gedacht haben.

Drittens besteht bei sämtlichen Worten Jesu, die Antworten auf
Gemeindesituationen einer späteren Zeit geben, ein Verdacht auf
Unechtheit.

Viertens – eng mit dem zuletzt genannten Kriterium zusam-
menhängend – unter dem dringenden Verdacht, unecht zu sein,
stehen diejenigen Worte und Taten Jesu, die sich der redaktionel-
len, d.h. schriftstellerischen Arbeit des Endverfassers der jeweili-
gen Quelle verdanken.

Fünftens sind diejenigen Worte und Taten unecht, die eine
heidnische (und nicht jüdische) Zuhörerschaft voraussetzen.
Denn es steht fest, daß Jesus ausschließlich im jüdischen Bereich
tätig war.

b) Echtheitskriterien
Erstens dürften viele Worte und Taten Jesu auf der Grundlage des
Anstößigkeitskriteriums als echt zu erweisen sein.

Bezüglich der Taten Jesu gehört hierher beispielsweise sein Entschluß,
sich von Johannes taufen zu lassen. Die Taufe Jesu war den Christen seit
der allerältesten Zeit anstößig, und sie wurde von Anfang an auf ver-
schiedene Weise umgedeutet, vollständig verschwiegen oder von »Jesus«
selbst zurückgewiesen.

Bezüglich der Worte Jesu gehören hierher Gleichnisse, in denen »un-
moralische Helden« (Schramm / Löwenstein) erscheinen: der Mann, der
einen Schatz im Acker findet und das Grundstück kauft, ohne seinen
Fund zu melden (Mt 13,44), oder der ungerechte Haushalter, der seinen
Rechenschaft fordernden Herrn betrügt, um bei den Schuldnern seines
Herrn Unterschlupf zu finden (Lk 16,1b-7). Schließlich handelt Jesus
oftmals selbst als unmoralischer Held und pflegt geselligen Verkehr mit
Prostituierten und Zöllnern. Auch dies wurde in der jüngeren Tradition
verändert bzw. »interpretiert«.

Zweitens ist das Differenzkriterium ein plausibler Weg, echtes
Jesusgut zu ermitteln. Bei seiner Anwendung geht es um die Frage,
ob Jesusworte und -taten aus den nachösterlichen Gemeinden



16

abgeleitet werden können. Im negativen Fall, bei einer Differenz
zwischen den Gemeinden und Jesus, kommt letzterer als Sprecher
des jeweiligen Wortes bzw. als Urheber der Tat in Betracht.

Drittens bietet das Wachstumskriterium eine gute Chance, au-
thentisches Jesusgut zu identifizieren. Die Endgestalt bestimmter
Texte läßt sich mit einer Zwiebel vergleichen, von der sich eine
Haut nach der anderen abziehen läßt. Je älter eine Texteinheit ist,
desto stärker ist sie überlagert von jüngerer Überlieferung.
Beispiele dafür liegen in den ethischen Radikalismen der Bergpre-
digt vor.

Viertens sei das Seltenheitskriterium genannt, das sich auf
diejenigen Taten und Worte Jesu bezieht, die nur wenige Paralle-
len im jüdischen Bereich haben.

Fünftens bietet das Kriterium der breiten Bezeugung eine ge-
wisse Gewähr, daß Worte und Taten Jesu echt sind, die unabhän-
gig voneinander mehrfach überliefert wurden.

Sechstens läßt sich zur Eruierung echter Worte Jesu das Kohä-
renzkriterium verwenden, das jeweils die Frage stellt, ob sich eine
bestimmte Aussage oder Tat sicherem Jesusgut nahtlos zuordnen
läßt.

Aus all dem wird klar: Wer zu Jesus vordringen will – nicht zu
dem Jesus, wie ihn die frühen Christen gezeichnet haben, sondern
zu dem Mann aus Nazareth, wie er wirklich war –, muß mit der
Schärfe des Verstandes zunächst einmal all das abtragen, was sich
nachträglich um die Worte Jesu gelegt hat – in der Hoffnung, so
das Urgestein der echten Worte Jesu zu erreichen.

Mit dem Ausdruck »Hoffnung« räume ich ein, daß eine solche
Rekonstruktion, wie jede wissenschaftliche Arbeit, immer verbes-
serungsbedürftig bleibt. Das Bild des Urgesteins macht gleichzeitig
deutlich: Nur eine hohe Annäherung an die Worte Jesu ist im gün-
stigsten Fall zu erreichen, nicht aber ihre ursprüngliche Form. Wir
stoßen auf das Urgestein, die unmittelbare Nähe, nicht aber auf
die Worte Jesu selbst. Das ist ja auch deswegen auszuschließen,
weil Jesus aramäisch sprach und seine Worte nur in griechischer
Übersetzung erhalten sind.

Gleiches gilt für die Taten Jesu: Auch hier kann es sich, wenn
gesagt wird, dies oder jenes sei historisch zutreffend, nur um eine



17

große Nähe zu dem handeln, was damals wirklich geschah. Denn
mehr noch als die Überlieferung von Worten zieht die erzählende
Wiedergabe von Ereignissen immer eine Veränderung des
Ursprünglichen nach sich.

Eine weitere Grenze für das vorliegende Unternehmen ergibt
sich daraus, daß Jesu Taten und Worte in einem bestimmten
Milieu verwurzelt sind und erst von hierher eigentlich verstanden
werden können. Ich trage dem zwar regelmäßig Rechnung und
lege partiell Rekonstruktionen dieser Welt Jesu vor. Doch bleibt
zweifellos ein beträchtlicher Rest. Gleichzeitig ist darauf zu
bestehen, daß in jedem Fall mit der Analyse der Jesustraditionen
und nicht mit der Rekonstruktion der Umwelt Jesu zu beginnen ist
und daß trotz der genannten Einschränkungen von dieser Analyse
ein hoher Grad von Wahrscheinlichkeit zu erwarten ist.

Alles, was sich über das Gesagte hinausbewegt, betrifft die
Frage der religiösen Gewißheit, die nicht Gegenstand dieses
Buches ist. Mir ist auch klar, daß die Menschen nicht allein vom
Brot der historischen Fakten zu leben vermögen. Wohl aber bin
ich der Auffassung, daß die in diesem Werk durchgeführten
Analysen und die Rekonstruktionen der historischen Tatsachen
wichtige Voraussetzungen für die mit Jesus verbundene religiöse
Frage sind.

Dies sei noch kurz angedeutet: Ebenso wie der christliche
Glaube in sich zusammenfallen würde, wenn Jesus nie gelebt
hätte, so kann er als christlicher Glaube wohl nur weiter existie-
ren, wenn es ihm gelingt, wenigstens in einigen wichtigen Punkten
an Jesus anzuknüpfen. Falls dies unmöglich sein sollte, fällt der
christliche Glaube zwar nicht automatisch zusammen – kein
Glaube wird je durch Argumente widerlegt –, wohl aber müßte er
aus Gründen der Redlichkeit auf das Prädikat »christlich« ver-
zichten und sich einen anderen Grund suchen.



18

Kapitel I
Das Evangelium nach Markus

Dieses Buch, das die altkirchliche Tradition Markus, einem Mit-
arbeiter des Petrus, zugeschrieben hat, findet sich im Kanon des
Neuen Testaments an zweiter Stelle, ist aber das älteste der kano-
nischen Evangelien. Drei Stücke stehen in unmittelbarem Zu-
sammenhang mit der Zerstörung Jerusalems im Jahre 70 n.Chr.:
die Parabel von den bösen Winzern (12,1–11), die Ankündigung
des Greuels der Verwüstung (13,14) und die Notiz über das Zer-
reißen des Tempelvorhangs (15,38).

Daraus, dass der Autor jüdische Sitten erklärt (vgl. Mk 7,3-4)
und aramäische Vokabeln übersetzt (vgl. 5,41; 7,34), ergibt sich,
dass er für Christen aus dem heidnischen Bereich schreibt. Er
verarbeitet dabei mündliche und schriftliche Quellen (Wunderer-
zählungen, Gleichnisse, Passionsgeschichte u.a.) und legt einen
besonderen Akzent auf die „Lehre“ Jesu. In 1,15 faßt er den Inhalt
der Predigt Jesu vorab zusammen: Nähe des Reiches Gottes, Um-
kehrforderung und Aufruf zum Glauben.

Kennzeichnend für Markus ist, dass er die Person und das Wir-
ken Jesu von dessen Kreuzigung und Auferstehung her verstanden
wissen will (vgl. 1,34; 3,12; 5,43; 7,36; 8,26.30 und besonders 9,9).
Dementsprechend bekennt Jesus sich erst in 14,61f ausdrücklich
dazu, der Christus und Gottessohn zu sein.

1,1–8,26                                     Jesu Wirken in Galiläa und Umgebung
8,27–10,52                                 Jesu Weg von Galiläa nach Jerusalem
11,1–13,37                                 Jesu Wirken in Jerusalem
14,1–16,8                                   Leiden, Tod und Auferstehung Jesu

Mk 1,1-8: Die Wirksamkeit des Täufers

(1) Anfang des Evangeliums Jesu Christi, des Sohnes Gottes. (2) Wie
geschrieben ist im Propheten Jesaja:



19

»›Siehe, ich sende meinen Engel vor deinem Angesicht,
der deinen Weg bereiten wird‹,

[Ex 23,20; Mal 3,1a],
(3) Stimme eines Rufers in der Wüste:

›Bereitet den Weg des Herrn,
macht seine Pfade gerade‹«,

[Jes 40,3 LXX]
(4) trat Johannes der Taufende in der Wüste auf und verkündigte die
Taufe der Umkehr zur Vergebung der Sünden.

(5) Und es zog zu ihm das ganze judäische Land und alle Jerusalemer
und wurden von ihm im Jordanfluß getauft und bekannten ihre Sünden.
(6) Und Johannes war bekleidet mit Kamelhaaren und einem ledernen
Gürtel um seine Hüfte und aß Heuschrecken und wilden Honig.

(7) Und er verkündigte und sagte: »Es kommt nach mir der Stärkere,
dem ich die Riemen seiner Sandalen gebückt zu lösen nicht würdig bin.
(8) Ich taufte euch mit Wasser, er selbst aber wird euch mit heiligem
Geist taufen.«

Redaktion und Tradition
Mk bezeichnet mit »Evangelium« noch keine literarische Gattung, auch
wenn V. 1 die spätere Ausbildung eines Buchtitels (»Evangelium nach
Markus«) begünstigt hat. Vielmehr hat er den Ausdruck der frühchristli-
chen Unterweisung entnommen (vgl. 1Kor 15,1 mit der in V. 3-5 sich
anschließenden vorpaulinischen Formel) und den Konnex mit ihr da-
durch ausgedrückt, daß er »Evangelium« jeweils mit einem christolo-
gischen Bezug versehen hat: 1,1.14f; 8,35; 10,29; 13,10; 14,9. An sämtli-
chen angeführten Stellen ist »Evangelium« redaktionell eingesetzt.

V. 1 faßt das ganze MkEv zusammen, das Evangelium von Jesus
Christus sein will. Der Ausdruck »Evangelium Jesu Christi« steht
in einem Zusammenhang mit dem »Evangelium Gottes« in V. 14,
dessen Prediger Jesus selbst ist. Mk geht es um die Verbundenheit
des Evangeliums über Jesus Christus (V. 1) mit dem von Jesus ge-
predigten Evangelium Gottes (V. 14). Damit ist die Einheit von
Bericht für und Anrede an seine Leserschaft sichergestellt.

V. 2-4: Das Auftreten des Täufers ist als Anfang des Evangeli-
ums bezeichnet, weil der Täufer Teil von ihm und Mk zufolge –
anders als bei Lk – dessen erster Verkündiger (!) ist. (Zum Begriff
»verkündigen« vgl. 1,14.38f; 3,14; 6,12 usw.) Das Auftreten des
Johannes sei bereits durch das Alte Testament vorausgesagt, und
ihm gemäß verhalte er sich. Die Wegbereitung des Johannes be-
steht in seiner Vorläuferschaft; daher liegt auf V.�2 der Ton, ob-
wohl hier gar kein Jes-Zitat – wie angekündigt –, sondern ein



20

Zitat aus Ex 23,20a und Mal 3,1 steht. Erst in V. 3 folgt das Zitat
aus Jes 40,3. V. 4: Die Aussage über die Taufe des Johannes »zur
Vergebung der Sünden« ist keineswegs eine Christianisierung,
sondern geht ebenso wie die Nachricht über sein Auftreten in der
Wüste auf Überlieferung zurück.

V.�5: Dieser Vers ist eine redaktionelle Übertreibung, die aus
dem Zitat V.�3 erschlossen ist. Natürlich muß der erste Verkündi-
ger des Evangeliums Zulauf finden.

V. 6: Die Aussagen sind zu spezifisch, um nicht Überlieferung
widerzuspiegeln.

V. 7-8: Das Stück ist, abgesehen von der Taufe mit heiligem
Geist, eine von Mk eingebaute Überlieferung, die eine Entspre-
chung in Q (Mt 3,11/Lk 3,16) hat. Die von Mt und Lk bearbeitete
Spruchquelle zeigt, daß Johannes hauptsächlich Gerichtsprediger
war (vgl. zusammenfassend zu Mt 3,1-12). Mk hat davon wahr-
scheinlich gewußt, es in V. 8 aber infolge seiner Christianisierung
des Johannes unterschlagen.

Historisches

Johannes der Täufer hat am Jordan die Taufe zur Umkehr prakti-
ziert, damit, wie freilich nur aus Q entnommen werden kann, Gott
den Täuflingen am unmittelbar bevorstehenden Gerichtstag die
Sünden vergebe. Sein Anspruch hat wohl eine Kritik am Tempel
mit eingeschlossen, denn dort – nicht am Jordan – wurden im
Rahmen der jüdischen Religion Sünden vergeben. Er trat in der
Wüste als Asket auf und trug als Wüstenbewohner einen Kamel-
haarmantel mit Ledergürtel. Damit wollte er an den Propheten
Elia erinnern (2Kön 1,8; vgl. Sach 13,4). Sein Auftreten in der
Wüste mag eine prophetische Zeichenhandlung gewesen sein, um
das gegenwärtige Israel an Israel in der Wüste zu erinnern. Johan-
nes war in seiner Selbsteinschätzung keinesfalls ein Vorläufer
Jesu. Er hatte auch nach seinem Tod eigene Jünger (vgl. 6,29; Apg
19,1-7).



21

Mk 1,9-11: Jesu Taufe

(9) Und es geschah in jenen Tagen, daß Jesus aus Nazareth in Galiläa
kam und im Jordan von Johannes getauft wurde. (10) Und sogleich, als er
aus dem Wasser trat, sah er die Himmel geöffnet und den Geist wie eine
Taube auf sich herabsteigen. (11) Und eine Stimme erscholl aus den
Himmeln: »Du bist mein geliebter Sohn, an dir habe ich Wohlgefallen.«

Redaktion und Tradition

V. 9-11: Die Perikope setzt die Ankündigung von V.�7-8 in Hand-
lung um. Die Näherbestimmung des Stärkeren von V.�7 erfolgt in
der Anrede Gottes an Jesus, die die besondere Qualität seiner
Person zum Ausdruck bringt: »Du bist mein geliebter Sohn«. Man
beachte zusätzlich für den redaktionellen Zusammenhang die
Parallelen 9,7 und 15,39, wo jeweils eine Proklamation Jesu als
des Sohnes Gottes erfolgt. Innerhalb der Perikope hat Mk »in
Galiläa« hinzugefügt. Damit betont er, daß Jesus aus einer ande-
ren Gegend kommt als die zum Täufer hinzutretenden Scharen
aus V.�5. An Galiläa liegt ihm viel (vgl. 16,7).

Die Perikope wird auf der Stufe der Tradition formgeschichtlich
vielfach als Glaubenslegende klassifiziert, die Jesu Weihe zum
Messias erzähle. Jesus werde nämlich in dem Moment, da er die
Himmelsstimme (V. 11; vgl. Ps 2,7) höre, zum Sohn Gottes einge-
setzt.

Bezüglich der Taufe des Johannes übergeht Mk bei der Erzählung
der Taufe Jesu die Tatsache, daß sie zur Vergebung der Sünden ge-
schah. Der Grund dafür ist klar: Eigentlich durfte sich Jesus nicht
zur Vergebung der Sünden taufen lassen. Bei Mk wird also zum
ersten Mal das urchristliche Bestreben sichtbar, die Taufe Jesu um-
zudeuten (vgl. später Mt 3,13-15; Lk 3,20f; Joh 1,29-34). Ebenfalls
verschweigt Mk die Tatsache, daß Jesus, indem er sich von Johannes
taufen ließ, der Gerichtspredigt des Täufers zugestimmt hat. (Freilich
hatte er diesen Gerichtsaspekt bereits in V. 8 weggelassen.)

Historisches

V. 9a wirft geschichtlich Licht auf Nazareth als Wohnort Jesu (vgl.
noch zu Mt 9,1).



22

V. 9b: Die Taufe Jesu durch Johannes den Täufer ist historisch.
Jedoch hat Jesus seine Taufe nicht als Einsetzung zum Sohn Got-
tes angesehen. Das dahinterliegende Konzept stammt aus der
Gemeinde, die an Jesus als den Sohn Gottes glaubte (vgl. Gal
2,20; 4,4) und seine Einsetzung zum Sohn Gottes in sein irdisches
Leben verlegte. Das war nicht immer so. In der ältesten Zeit
meinte man, Jesus sei erst durch seine Auferstehung von den To-
ten zum Sohn Gottes eingesetzt worden (vgl. Röm 1,4).

Daß Jesu Taufe durch Johannes ein geschichtliches Faktum ist,
folgt ferner daraus, daß die christliche Gemeinde damit Schwie-
rigkeiten hatte. So schwächte bereits Mk sie ab, noch stärker dann
Mt und erst recht Lk, dem zufolge Johannes gar nicht der Jesus
Taufende gewesen sein kann. Das JohEv meint sogar, die Taufe
habe überhaupt nicht stattgefunden; ebenso das nicht in den
neutestamentlichen Kanon aufgenommene Evangelium der Naza-
räer, wo es heißt: »Siehe, die Mutter des Herrn und seine Brüder
sagten zu ihm: ›Johannes der Täufer tauft zur Vergebung der Sün-
den; laßt uns hingehen und uns von ihm taufen lassen!‹ Er aber
sprach zu ihnen: ›Was habe ich gesündigt, daß ich hingehe und
mich von ihm taufen lasse?‹«.

Mk 1,12-13: Jesu Versuchung

(12) Und sogleich treibt ihn der Geist in die Wüste. (13) Und er war in
der Wüste vierzig Tage, versucht durch den Satan, und er war mit den
Tieren, und die Engel dienten ihm.

Redaktion und Tradition

V. 12-13: »der Geist« (V.�12) nimmt dasselbe Wort aus V.�10 auf;
»die Wüste« (V.�12f) entspricht dem Ort des Auftretens Johannes
des Täufers (V.�4). Die Stellung der Geschichte im MkEv – nach
Jesu Taufe und nach seiner Proklamation als Sohn Gottes – er-
klärt sich daher, daß am Anfang der Wirksamkeit von Heiligen im
allgemeinen eine erfolgreich durchgestandene Versuchung steht.
Dieser Zug geht dann bestimmt auf Mk zurück, falls dieser »ver-
sucht durch den Satan« hinzugefügt hat (»Satan« benutzt Mk
auch sonst: 3,23.26; 8,33). Vielleicht ist auch noch »40 Tage«



23

redaktionell: Israel war 40 Jahre in der Wüste, Moses 40 Tage auf
dem Sinai, Elia wandert ohne Speis und Trank 40 Tage und
Nächte durch die Wüste zum Berg Horeb.

Die Überlieferung liegt nur rudimentär vor (vgl. demgegenüber
die Tradition in Q: Mt 4,1-11/Lk 4,1-13) und ist im einzelnen
nicht mehr rekonstruierbar. Sie will Jesus vielleicht als Gerechten
zeichnen, als neuen Adam (vgl. Röm 5,12-21; 1Kor 15,45-49), der
den Sohn Gottes verkörpert.

Historisches

Die Tradition ist unhistorisch. Vgl. die Bemerkungen zur Q-Ver-
sion (Mt 4,1-11/Lk 4,1-13).

Mk 1,14-15: Jesu Predigt

(14) Und nachdem Johannes ausgeliefert worden war, kam Jesus nach
Galiläa und verkündigte das Evangelium Gottes, (15) indem er sagte:
»Die Zeit ist erfüllt, und das Reich Gottes ist nahe herbeigekommen,
kehrt um und glaubt an das Evangelium!«

Redaktion und Tradition
Mk gibt eine zusammenfassende lehrhafte Schilderung der Umkehrpredigt
Jesu unter dem Einfluß christlicher Missionsterminologie (zu »glaubt an
das Evangelium« vgl. 1Kor 15,1-2; Phil 1,27).

V. 14 bezieht sich auf V.�1 zurück. Jesus selbst ist der Prediger des
Evangeliums über sich. Jesus kann erst nach dem Ende der Ver-
kündigung Johannes des Täufers auftreten, denn dieser ist nach
mk Sicht sein Vorläufer. »Galiläa« ist redaktionell (s. zu V.�9).
Jesu Tätigkeit wird ebenso wie die des Täufers und die der Jünger
Jesu (6,12) mit »verkündigen« bezeichnet.

V. 15: Die Nähe der Gottesherrschaft ist für Mk der Grund für
den Aufruf zur Umkehr und zum Glauben an das Evangelium
vom Sohn Gottes (V.�1). Er selbst lebt in der Naherwartung (s. zu
Mk 13,30) und glaubt, daß noch in seiner Generation das Ende
eintreten wird.



24

Historisches

Daß Jesu Wirksamkeit in Galiläa ihren Anfang genommen hat,
trifft zu, nicht aber, daß Jesus erst nach der Auslieferung, d.h. der
Gefangensetzung Johannes des Täufers mit seiner Verkündigung
begonnen hat. Dies ist schon deswegen unwahrscheinlich, weil
Jesus im Vergleich zum Täufer eine eigene Botschaft ausrichtete.
Zu Johannes und Jesus vgl. weiter zu Mt 11,2-11/Lk 7,18-28 und
Kap. V dieses Buches.

Mk 1,16-20: Jesu Berufung der ersten Jünger

(16) Und als er am Meer von Galiläa entlangging, sah er Simon und Andre-
as, den Bruder Simons, die Netze im Meer im Bogen auswerfen. Sie waren
nämlich Fischer.

(17) Und Jesus sagte ihnen: »Hierher, mir nach! Und ich werde euch zu
Menschenfischern machen.« (18) Und sogleich verließen sie ihre Netze und
folgten ihm nach.

(19) Und als er ein wenig weiterging, sah er Jakobus, den (Sohn) des Ze-
bedäus, und Johannes, seinen Bruder, auch sie im Boot, die Netze her-
richten. (20) Und sogleich (be)rief er sie. Und sie verließen ihren Vater Zebe-
däus im Boot mit den Tagelöhnern und gingen weg, ihm nach.

Redaktion und Tradition

V. 16: »Galiläa« nimmt dieselbe Ortsangabe aus V.�14 auf. Die
Namen sind traditionell.

V. 17-18: V. 17a ist mk Einleitung von V. 17b. Der Menschen-
fischerspruch wurzelt in der Ostersituation, als die Jünger den
Missionsauftrag empfingen (ebenso die lk Fassung des Menschen-
fischerwortes Lk 5,10). Mk paßt das österliche Menschenfi-
scherwort sekundär den Umständen des Lebens Jesu an.

V. 19-20: Diese Verse sind abgesehen von den Namen redak-
tionell auf der Basis von V. 16-18 komponiert. »Die Aufforderung
zündet wie der Blitz. Mit einem Schlage werden die vier Fischer
aus ihrem Gewerbe ... von einem am See auftauchenden Unbe-
kannten herausgerissen. Die Sache wird sich in Wahrheit wohl
etwas anders zugetragen haben« (Wellhausen, 328f).



25

Historisches

Am Faktum der Anhängerschaft der beiden Brüderpaare an Jesus
und ihrem Fischerberuf ist kein Zweifel möglich. Die von Jesus zu
seinen Lebzeiten ausgesandten Jünger waren keine Menschen-
fischer im österlichen Sinne, sondern Sendboten des Königreiches
Gottes, die in die galiläischen Orte ausschwärmten (vgl. zu 6,7-
13).

Mk 1,21-39: Jesus in Kapernaum

(21) Und sie kommen nach Kapernaum. Und sogleich ging er am Sabbat
in die Synagoge und    lehrte   . (22) Und sie gerieten außer sich über seine
Lehre   . Denn er    lehrte    sie mit Vollmacht und nicht wie die Schriftgelehr-
ten.

(23) Und sogleich war in ihrer Synagoge ein Mensch in     unreinem         Geist   ,
und der schrie auf, (24) indem er sagte: »Was (gibt es zwischen) uns und
dir, Jesus, Nazarener? Bist du gekommen, uns zu vernichten? Ich weiß,
wer du bist: der Heilige Gottes!« (25) Und Jesus bedrohte ihn, indem er
sagte: »Verstumme und fahre aus ihm aus!« (26) Und der     un       reine         Geist   
zerrte ihn, und einen lauten Schrei ausstoßend, fuhr er aus ihm aus. (27)
Und alle gerieten in Schrecken, so daß sie untereinander Ratschlag hiel-
ten und sagten: »Was ist dies? Eine neue     Lehre    in Vollmacht? Auch den
unreinen          Geistern     gebietet er, und sie gehorchen ihm!« (28) Und die
Kunde von ihm verbreitete sich sogleich überall in der ganzen Umgebung
Galiläas.

(29) Und sogleich, als sie aus der Synagoge hinausgingen, kamen sie in
das Haus des Simon und des Andreas mit Jakobus und Johannes. (30)
Die Schwiegermutter des Simon aber lag mit einem Fieber danieder, und
sogleich sprechen sie mit ihm über sie. (31) Und er ging hinzu und rich-
tete sie auf, nachdem er sie bei der Hand gefaßt hatte. Und es verließ sie
das Fieber. Und sie bediente sie.

(32) Als es aber Abend wurde, als die Sonne untergegangen war,
brachten sie zu ihm alle Kranken und Besessenen. (33) Und die ganze
Stadt war vor der Tür versammelt. (34) Und er heilte viele an mancherlei
Krankheiten Leidende. Und viele Dämonen trieb er aus, und er erlaubte
den Dämonen nicht zu sprechen, weil sie ihn kannten.

(35) Und sehr früh, noch bei Nacht, stand er auf und ging an einen ein-
samen Ort und betete dort. (36) Und es verfolgten ihn Simon und die mit
ihm waren, (37) und sie fanden ihn und sagen ihm: »Alle suchen dich.«
(38) Und er sagt ihnen: »Laßt uns woanders hinziehen, in die benach-
barten Dörfer, damit ich auch dort verkündige. Denn dazu bin ich aus-
gezogen.« (39) Und er ging und verkündigte in ihren Synagogen in ganz
Galiläa und trieb die Dämonen aus.



26

Redaktion
Mk hat zwecks Zeichnung des ersten Abschnittes von Jesu Wirken die
vorliegenden Textblöcke zusammen mit 2,1-12 und 3,1-6 wohl bewußt als
Einheit gestaltet (jeweils wird die Zusammengehörigkeit der Vollmacht
der Lehre und der Wundertätigkeit Jesu hervorgehoben). Das vorliegende
Stück veranschaulicht Jesu Wirksamkeit beispielhaft.

V. 21-28: V. 21-23a und V. 28 sind mk Rahmung. Ein Teil von
V. 27 verstärkt das Motiv der vollmächtigen Lehre Jesu.

V. 29a ist eine mk Verknüpfung.
V. 29b: Die Namen jener drei Jünger, deren Präsenz gar nicht

nötig ist, stammen aus 1,16-20 und gehen auf Mk zurück, der sich
durch den Namen »Simon« hat anregen lassen.

V. 32-34: Das redaktionelle Summarium schildert ebenso wie 3,7-
12 und 6,53-56 ausführlich Jesu Heiltätigkeit.

V. 35-39: Die Verse sind eine redaktionelle Bildung und schildern
ein dauerndes Wirken Jesu. In dieser Szene erscheint erstmalig das
Motiv des Unverständnisses der Jünger (V. 36f), das fortan die Dar-
stellung bestimmen wird. Die Aussage Jesu über seine Verkündi-
gungstätigkeit in V. 38 lenkt auf 1,14 zurück. In V. 39 beachte man
die redaktionelle Galiläanotiz (vorher: 1,9.14.16.28).

Tradition

V. 23-27: Die von den redaktionellen Zutaten befreite Erzählung
»zeigt die typischen Züge einer Wundergeschichte, speziell einer
Dämonenbeschwörung: 1. der Dämon wittert den Beschwörer
und sträubt sich, 2. Bedrohung und Gebot des Beschwörers, 3.
Ausfahren des Dämons unter Demonstration, 4. Eindruck auf die
Zuschauer« (Bultmann, 224). V. 24 enthält eine Abwehrformel
des Dämons. Sie erinnert an 1Kön 17,18, wo die Witwe von Sa-
repta in ähnlicher Weise zu Elia redet und Elia anschließend ih-
ren Sohn heilt.

V. 29-31: Die Geschichte ist ein schlicht erzähltes Heilungs-
wunder, zu dem die magische Handlung (V. 31: »er fasste sie bei
der Hand«) und die Veranschaulichung der vollendeten Genesung
(V. 31: »sie bediente sie«) passen. Die Erzählung wurde vor allem
weiterüberliefert, weil an Simon Petrus ein biographisches Interes-
se bestand.



27

Historisches

V. 23-27: Die Tradition ist nicht die genaue Beschreibung eines
Wunders Jesu. Wohl aber enthält sie eine allgemeine, zutreffende
Erinnerung an Jesu exorzistisches Wirken. Denn die dämonen-
austreibende Tätigkeit Jesu gehört zu den sichersten historischen
Fakten aus seinem Leben. Vgl. Lk 10,18; 11,20. Doch bleibt fest-
zuhalten: Dämonen gibt es, wissenschaftlich gesehen, nicht. Jesus
heilte durch Magie psychosomatisch Kranke im Rahmen seines
Weltbildes, das die Existenz von Dämonen voraussetzte. Ob und
wie lange die Gesundung anhielt, weiß niemand. Vgl. Gerd Lü-
demann: Der echte Jesus, 2013, 26-36.

V. 29-31: Der Bericht von einer Heilung der Schwiegermutter
des Petrus dürfte zutreffen. Denn ein Bedürfnis für die Ausbildung
einer solchen Erzählung ist schwerlich auszumachen (Differenz-
kriterium). Die Überlieferung, daß Petrus eine Schwiegermutter
hatte, entspricht einer Notiz in den Paulusbriefen, daß Petrus
verheiratet war (vgl. 1Kor 9,5).

Mk 1,40-45: Der Aussätzige

(40) Und zu ihm kommt ein Aussätziger, bittet ihn, kniet nieder und sagt
ihm: »Wenn du willst, kannst du mich    reinigen    .«

(41) Und sich erbarmend streckte er seine Hand aus, berührte (ihn) und
sagt ihm: »Ich will,    sei       rein       !   « (42) Und sogleich verließ ihn die Lepra-
krankheit und er     wurde       rein    .

(43) Und er fuhr ihn an, warf ihn sofort hinaus (44) und sagt ihm:
»Sieh zu, daß du keinem etwas sagst, sondern gehe, zeige dich dem Prie-
ster, und bringe ein Opfer für deine     Reinigung   , das Mose befohlen hat,
ihnen zum Zeugnis!«

(45) Er (der Geheilte) aber ging hinaus und begann vieles zu ver-
kündigen und das Wort auszubreiten, so daß er (Jesus) nicht mehr öf-
fentlich in eine Stadt hineingehen konnte, sondern er war draußen an
einsamen Orten. Und sie kamen zu ihm von überallher.

Redaktion

V. 43-44a: Mk hat dieses Stück ergänzt. Denn es unterbricht den
Zusammenhang von V. 42 und V. 44b. V. 44a entspricht zudem
der Messiasgeheimnistheorie.



28

V. 45: Dieser Vers ist an die mit V. 44b abgeschlossene Er-
zählung redaktionell angefügt. Man vgl. auch noch 1,28 zum mk
Interesse daran, daß die Wunder Jesu überall erzählt werden.

Tradition

V. 40-44*: Die Überlieferung wurde stark durch die Geschichte
von der Aussätzigenheilung 2Kön 5,1-14 beeinflußt und will zum
Ausdruck bringen: Jesus ist der Gottesmann, der die Heilung
Naamans durch Elisa noch übertrifft. Das Gebot in V. 44b, daß
der (geheilte) Aussätzige sich dem Priester zeigen und ein Opfer
bringen solle, entspricht dem Gesetz über die Reinigung von Aus-
sätzigen Lev 14,2-32. Die Genesung soll so – ihnen zum Zeugnis –
offensichtlich bestätigt werden.

Historisches

Die Tradition ist als ungeschichtlich zu bezeichnen, da ihre Ent-
stehung und ihr Ziel deutlich geworden sind.

Mk 2,1-12: Die Heilung des Gelähmten

(1) Und als er wiederum nach Kapernaum kam, verbreitete es sich tage-
lang, daß er im Haus ist. (2) Und es versammelten sich viele, so daß nicht
einmal der Platz vor der Tür ausreichte, und er redete zu ihnen das Wort.
(3) Und sie kommen und tragen zu ihm einen Gelähmten, der von Vieren
getragen wird. (4) Und da sie ihn nicht zu ihm tragen können wegen des
Volkes, deckten sie das Dach ab, wo er war, und gruben es auf und lassen
die Bahre herab, auf der der Gelähmte lag.

(5) Als Jesus ihren Glauben sah,

sagt er dem         Gelähmten    : »Kind, deine     Sünden     sind dir    vergeben    .« (6) Es
saßen dort aber einige der Schriftgelehrten und dachten in ihren Herzen:
(7) »Warum redet dieser so? Er lästert! Wer kann     Sünden       vergeben     als
Gott allein?« (8) Und sogleich erkannte Jesus in seinem Geist, daß sie so
denken, und sagt ihnen: »Warum denkt ihr dies in euren Herzen? (9)
Was ist leichter, dem Gelähmten zu sagen: ›Dir sind deine     Sünden       ver-   
geben    ‹ oder zu sagen: ›Steh auf und nimm deine Bahre und gehe‹? (10)
Damit ihr aber erkennt, daß der Sohn des Menschen die Vollmacht hat,
Sünden     zu    ver      geben     auf der Erde« –

sagt er       dem        Gelähmten    : (11) »Dir sage ich, steh auf, nimm deine Bahre und
geh in dein Haus!« (12) Und er stand auf und nahm sogleich die Bahre und



29

ging vor allen weg, so daß alle außer sich gerieten und Gott priesen, indem
sie sagten: »So etwas haben wir noch nie gesehen!«

Redaktion und Tradition

Das Stück enthält zwei erzählerische Spitzen, erstens das Wun-
der (V. 11–12), zweitens das Wort von der Vergebung der Sünden
(V. 10). Letzteres wurde samt der dazugehörigen Szene (V. 6–9)
in die Wundererzählung eingefügt. Das Stück V. 5b–10 ist nur im
Zusammenhang der Geschichte von der Heilung des Gelähmten
verständlich.

V. 1-2: Mk knüpft mit der Ortsangabe in V. 1a an 1,21 an.
(Vorher war Jesus »in ganz Galiläa« [1,39] aufgetreten.) Die Über-
leitung zur nun folgenden Wundererzählung geht auf Mk zurück,
einschließlich des Endes von V. 2: »Er redete zu ihnen das Wort«
(vgl. 4,33; 8,32). Doch dürfte Mk in V. 1-2 den ursprünglichen
Beginn der Erzählung eingeschmolzen haben, da die Anwesenheit
Jesu im Haus für das Wunder notwendig ist (vgl. V. 4).

V. 3-5a: In V. 3 wird die ursprüngliche Überlieferung faßbar. V.
3f demonstrieren den Glauben der Träger des Gelähmten. Aller-
dings vertragen sich in V. 4 »abdecken« und »aufgraben« nicht.
Wahrscheinlich hat Mk das Abdecken des Daches eingefügt, weil
er an ein mit Ziegeln gedecktes Haus denkt, während das Aufgra-
ben nur bei den palästinischen, aus Lehm gebauten Häusern
möglich ist (vgl. weiter zu Lk 5,19).

V. 5b-10a: Wie bereits eingangs bemerkt, stehen innerhalb der
Perikope zwei Stücke nebeneinander: eine Wundergeschichte (V.
3-5a.10b-12) und ein Streitgespräch über das Recht des Men-
schensohnes zur Sündenvergebung (V. 5b-10a). a) V. 3-5a.10b-12:
Der große äußere Schwierigkeiten überwindende Glaube der Trä-
ger des Gelähmten wirft einen noch größeren Glanz auf den
Wundertäter, der diesen Glauben verdient. b) V. 5b-10a: Mit der
Bildung dieses Stückes führte die Gemeinde ihr Recht, Sünden zu
vergeben, auf Jesus zurück; vgl. Mt 16,19; 18,18 (Bultmann, 13).

V. 10b-12 sind der organische Abschluß der Wundererzählung.
Im Zusammenhang mit V. 5b-10a begründet das Wunder die
Vollmacht zur Sündenvergebung.




