





Gerd Liildemann

Jesus nach 2000 Jahren
Was er wirklich sagte und tat

zuKIampen I %



Dieses Buch ist
James M. Robinson
gewidmet.

Vierte, verbesserte Auflage 2014
© 2000 by zu Klampen Verlag, Springe
www.zuklampen.de - info@zuklampen.de
Druck: Bookfactory — Der Verlagspartner GmbH, Bad Miinder
Umschlagentwurf: Groothuis & Consorten, Hamburg

ISBN 978-3-86674-235-2

Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet iiber >http://dnb.ddb.de« abrufbar.

Souveridn zieht Gerd Liidemann in »Jesus nach 2000 Jahren« die Bilanz der
seit 250 Jahren betriebenen historisch-kritischen Beschaftigung mit den
frithchristlichen Schriften. Welche der Jesus zugeschriebenen Worte und
Taten miissen als Resultat der friih einsetzenden Legendenbildung betrachtet
werden, welche konnen mit groter Wahrscheinlichkeit als echt gelten?

In dem vorliegenden Buch werden die wichtigsten Jesusiiberlieferungen der
ersten beiden Jahrhunderte neu iibersetzt und dann auf ihre historische
Glaubwiirdigkeit hin untersucht. Auf diese Weise gelingt es Liidemann,
Orientierung zu bieten angesichts der widerspriichlichen Jesusbilder sowohl
in der Flut von populdrer und wissenschaftlicher Jesusliteratur der letzten
Jahre als auch schon im Neuen Testament selbst.

Gerd Liidemann, Jahrgang 1946, ist Professor Emeritus fiir Geschichte und
Literatur des frithen Christentums an der Universitdt Gottingen und Visiting
Scholar an der Vanderbilt University in Nashville, Tennessee, USA.



Inhalt

Vorwort

Einleitung Voraussetzungen, Methode und
Interesse

Kapitel I Das Evangelium nach Markus
Kapitel I  Das Evangelium nach Matthéus
Kapitel III Das Evangelium nach Lukas
Kapitel IV Das Evangelium nach Thomas
Kapitel V. Kurzvita Jesu

Register aller echten Worte und Taten Jesu
Autorenverzeichnis

Abkiirzungsverzeichnis

11

18

158

330

520

580

590

592

594






Vorwort

Dieses Buch, das ich hiermit in vierter, verbesserter Auflage
vorlege, mochte eine Liicke in der theologischen Literatur
schlieRen. Sie ist unter all denen besonders fiihlbar, die mit Kirche
und Christentum zu tun haben: Geistlichen, Religionslehrern und
Religionslehrerinnen sowie vor allem den im steigenden MaRe an
Jesus Interessierten. Sie alle werden verunsichert von einer
widerspriichlichen Fiille von modernen Jesusbiichern, aber auch
durch die widerspriichlichen Jesusbilder im Neuen Testament
selbst. Dazwischen liegen zwanzig Jahrhunderte, in denen man
Jesus in vollig unterschiedlicher Weise verstanden hat.

Die vor rund 250 Jahren entwickelte historisch-kritische Jesus-
forschung ist zwar zum wissenschaftlichen Standard geworden,
konnte aber trotzdem kaum einen allgemeinen Konsens anbah-
nen. AuBBerdem haben die letzten zwanzig Jahre, besonders auch
aus dem englischsprachigen Bereich, eine Springflut von wissen-
schaftlicher und populdrer Jesusliteratur erlebt, deren Quelle
unerschopflich scheint und sich in die unterschiedlichsten
Richtungen ergieBt. So erhilt der uneingeweihte Leser den
Eindruck einer Planlosigkeit, Widerspriichlichkeit und Ausweglo-
sigkeit der Forschung. Sie 148t ihn entweder in Resignation ver-
sinken oder um so fester an seinem Glauben festhalten, der iiber
historische Fragen erhaben ist.

Nun sind Resignation oder uninformierter Glaube keine sinn-
vollen Einstellungen - schon gar nicht in einer Zeit, die einen
ungeahnten Schatz an Wissen zu Tage geférdert hat und im
gleichen Zuge die eher bescheidene Stellung des Menschen im
Kosmos taglich vor Augen fiihrt. Mir scheint es daher {iberfillig zu
sein, die historische Bilanz einer zweihundertfiinfzigjahrigen
kritischen Beschéftigung mit der zentralen Person des Christen-
tums, Jesus von Nazareth, zu ziehen. Dies soll weder themen-
zentriert noch in einer umfassenden Darstellung von Forschungs-
ergebnissen anderer geschehen, wie sie Albert Schweitzer in



seiner klassischen Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (6.
Auflage, 1951) fiir das 19. Jahrhundert und Walter P. Weaver (The
Historical Jesus in the Twentieth Century 1900-1950, 1999) fiir
die erste Halfte des 20. Jahrhunderts vorgelegt haben. Auch ist
dies keine Biographie Jesu. Es handelt sich vielmehr nur um eine
Rekonstruktion der Worte und Taten Jesu als Voraussetzung einer
heute noch nicht moglichen Darstellung des Lebens Jesu (vgl. aber
immerhin den Versuch in Kapitel V). Ich mo6chte wichtige
erhaltene Jesusiiberlieferungen der ersten zwei Jahrhunderte neu
iibersetzen und sie dann auf ihre historische Glaubwiirdigkeit hin
untersuchen, und zwar so, daR auch der interessierte Laie den
Gedankengang nachvollziehen kann.

Fine wichtige Anregung zu einem solchen Unternehmen haben
das von Robert W. Funk ins Leben gerufene Jesusseminar und die
von seinen Mitgliedern verfallten Bénde The Five Gospels (1993)
und The Acts of Jesus (1998) gegeben, in denen der Grad der Hi-
storizitdt der Worte und Taten Jesu mit verschiedenen Farben
markiert wird. Einig mit der Absicht des Jesusseminars, dem ich
selbst als »Fellow« angehore, zu den Worten und Taten des hi-
storischen Jesus vorzustoRen, ziehe ich es jedoch vor, auf Farb-
markierungen jeglicher Art zu verzichten, dafiir aber die zweifels-
frei auf die jeweiligen Evangelisten zuriickgehenden Aussagen in
kursiven Buchstaben zu setzen. Denn die Erkenntnis der redaktio-
nellen Bearbeitung in einem ersten Schritt ist die Voraussetzung,
um in einem zweiten Schritt die benutzten Uberlieferungen zu
rekonstruieren und in einem dritten Schritt die mutmaRlich
echten Jesusworte und -taten zu erheben. Diese Methode habe ich
in einem Werk iiber die Apostelgeschichte (Gerd Liidemann: Das
frithe Christentum nach den Traditionen der Apostelgeschichte,
1987) erprobt und weiter vertieft in einem Buch {iber die Aufer-
stehung Jesu (Die Auferstehung Jesu. Historie, Erfahrung,
Theologie, 1994, [Neuausgabe Die Auferweckung Jesu von den
Toten, 2002]), dessen Analysen der Grabes- und Auferstehungsge-
schichten dem vorliegenden Jesusbuch zugrunde liegen.

Die MafRstébe fiir diese Untersuchung sind die in der kritischen
Bibelwissenschaft der letzten zweihundertfiinfzig Jahre entwi-
ckelten Methoden, die so lange Giiltigkeit behalten, bis neue,
bessere an ihre Stelle treten.



Wegen der Fiille der zu behandelnden Texte und des daraus fol-
genden Gebots der Knappheit habe ich in der Darstellung fast
vollstandig auf die ausdriickliche Erorterung von Sekundirlitera-
tur verzichtet, aber relativ hdufig mit Seitennachweisen in Klam-
mern die Namen von Forschern erwdhnt, deren Voten zu
bestimmten Fragen ich zitiere oder auf sie verweise. Ich nenne
einige mir wichtige Biicher: Walter Bauer: Wérterbuch zum
Neuen Testament, 1971°;, Hans Dieter Betz: Studien zur Bergpre-
dikt, 1985; Rudolf Bultmann: Die Geschichte der synoptischen
Tradition, 1979°; Hans Conzelmann: Die Mitte der Zeit, 19775
Martin Dibelius: Botschaft und Geschichte I, 1953; Martin
Dibelius: Die Formgeschichte des Evangeliums, 1959°; Robert W.
Funk / Roy W. Hoover: The Five Gospels, 1993; Joachim Gnilka:
Das Evangelium nach Markus. 2 Binde, 1978/79; Joachim
Gnilka: Das Matthdiusevangelium. 1. Teil, 1986. 1. Teil, 1988;
Ernst Haenchen: Der Weg Jesu, 1966; Joachim Jeremias: Die
Gleichnisse Jesu, 19657; Adolf Jiilicher: Die Gleichnisse Jesu.
Zwei Teile in einem Band, 1963; Erich Klostermann: Das
Matthdusevangelium, 1971*;, Erich Klostermann: Das Markus-
evangelium, 1971%, Erich Klostermann: Das Lukasevangelium,
1975%; Dieter Lithrmann: Das Markusevangelium, 1987; Ulrich
Luz: Das Evangelium nach Matthdus. 3 Biande, Mt 1-25,
1985-1997; Adalbert Merx: Die Evangelien des Markus und
Lukas, 1909; Gerhard Schneider: Das Evangelium nach Lukas. 2
Bénde, 1979; Tim Schramm / Kathrin Lowenstein: Unmoralische
Helden. Anstéofige Gleichnisse Jesu, 1986; Ethelbert Stauffer:
Jesus. Gestalt und Geschichte, 1957; Georg Strecker: Die
Bergpredigt, 1984; Gerd Theillen / Annette Merz: Der historische
Jesus, 1996; Johannes Weil: Das Lukas-Evangelium, in: ders.:
(Hg.): Die Schriften des Neuen Testaments, neu {ibersetzt und fiir
die Gegenwart erkldrt von Otto Baumgarten, Wilhelm Bousset
(u.a.), 19072 Band 1. Die drei dlteren Evangelien. Die Apostelge-
schichte, S. 406-525; Julius Wellhausen: Evangelienkommentare,
1987; Paul Wernle: Die synoptische Frage, 1899.

Markierungen der Ubersetzungen dienen zur besseren Durch-
dringung des Textes. Wichtige Zitate aus dem Alten Testament
sind rechtsbiindig gedruckt und poetische bzw. traditionelle



Stiicke eingeriickt. Die kritische Textausgabe Nestle-Aland, 27.
Aufl,, liegt der Ubersetzung zugrunde.

Zum Aufbau des Werkes ist hier folgendes zu bemerken:

Die Einleitung nennt seine Voraussetzungen und entfaltet
Vorgehensweise sowie Methode.

Das erste Kapitel enthilt die Ubersetzung und Analyse des
dltesten Evangeliums, des Evangeliums nach Markus.

Daran schlieRen sich im zweiten und dritten Kapitel Uberset-
zung und Analyse der unabhéngig voneinander auf das Markus-
evangelium aufbauenden Evangelien des Matthdus und des Lukas
an.

Die Kapitel iiber das Johannesevangelium und die apokryphen
Jesustraditionen, die noch in den ersten beiden Auflagen standen,
entfallen. Sie tragen fiir die Frage nach dem historischen Jesus
noch weniger aus, als ich vor einem Jahrzehnt dachte.

Das vierte Kapitel enthilt die Ubersetzung und Analyse des
Thomasevangeliums.

Das fiinfte Kapitel bietet eine Kurzvita Jesu. Ich versuche hier,
ausgehend von dem sicheren historischen Material, das Leben
und Schicksal Jesu von Nazareth nachzuzeichnen. Die Lektiire
dieses Abschluf$kapitels empfehle ich als Einstieg in das ganze
Buch.

FEin Register aller echten Worte und Taten Jesu, ein Autoren-
verzeichnis sowie ein Verzeichnis der verwendeten Abkiirzungen
schliefen das Buch ab. Dr. Frank Schleritt mochte ich auch an
dieser Stelle fiir seine freundliche Hilfe bei den ersten beiden
Auflagen dieses Buches danken, Ronja Bornemann, Volker Speer
und Walter Hofig fiir ihren unermiidlichen Einsatz bei der vierten
Auflage.

10



Einleitung
Voraussetzungen, Methode und Interesse

Das vorliegende Buch unterzieht die dltesten Jesustraditionen aus
den ersten beiden Jahrhunderten einer Analyse und fragt nach
ihrer Echtheit. Es ist aus der Uberzeugung heraus geschrieben,
dal8 Christen sich zu Jesus in eine glaubwiirdige Beziehung setzen
miissen, dall aber auch alle anderen Menschen in dem vom
christlichen Abendland gepridgten Kulturkreis sich der Wurzeln
des Christentums in der Person Jesu von Nazareth historisch
vergewissern sollten. Fiir beide Gruppen ist diese Frage zur
Bewiltigung der eigenen Geschichte und zur Gestaltung der
Zukunft wichtig.

Nun besteht nach allgemein anerkanntem Urteil kein Zweifel
daran, dald in der frithen Kirche zahlreiche Worte und Taten Jesus
erst nach seinem Tod zugeschrieben wurden. Dafiir seien hier
vorerst nur zwei Beispiele angefiihrt:

a) Die Selbstaussagen Jesu, der Sohn Gottes zu sein, der fiir die
Siinden der Welt stirbt, sind mit Sicherheit unecht; die frithen
Christen haben sie Jesus in den Mund gelegt.

b) Ebenso verhélt es sich mit den meisten Wundern. Dal3 Jesus
tatsdchlich auf dem See gegangen sei, einen Sturm gestillt, Brot ver-
mehrt, Wasser in Wein verwandelt und Tote auferweckt habe, trifft
nicht zu. Diese Taten hat man Jesus vielmehr erst nach seinem Tod
bzw. seiner vermeintlichen Auferstehung angedichtet, um seine
Bedeutung zu steigern.

Trotzdem haben die frithen Christen dies alles im Rahmen der
Kanonisierung als authentisch angesehen, und fortan waren auch
unechte Jesusworte und -taten Kernbestand der Heiligen Schrift.
Deshalb mufl im Blick auf alle Jesusiiberlieferungen des friihen
Christentums noch einmal rigoros Klarheit geschaffen und geklart
werden, was Jesus denn nun wirklich gesagt und getan hat, was
damals wirklich geschehen ist und was eindeutig spater hinzugefiigt
wurde.

11



Fin solches Vorgehen ist in der Geistesgeschichte der westlichen
Kultur begriindet und sollte nicht als europdischer Ethnozentrismus
verunglimpft werden. Denn abgesehen davon, dal} sich die kritische
Methode als experimentelle Vorgehensweise auch in allen Gebieten
der Naturwissenschaft durchgesetzt und staunenswerte Erfolge
vorzuweisen hat, so fiihrte ihre Schwester in den geisteswis-
senschaftlichen Fdchern als philologisch-historische Methode zu
einem besseren Verstdndnis der Vergangenheit. Die Frage nach dem,
was wirklich war, und dem, was nicht war, sondern nur behauptet
wird, ist unwiderruflich zu einem selbstverstdndlichen Bestandteil
unseres eigenen Lebens geworden. Man mag hier sogar von einer
Sittlichkeit des Denkens sprechen, das richtig und falsch, Liige und
Wahrheit nicht nur herausarbeitet, sondern die Unterscheidung
zwischen beidem zur 6ffentlichen Aufgabe macht.

Nun lautet gelegentlich der Vorwurf gegen ein solches Unter-
nehmen der Jesusforschung,

a) es iiberschétze die eigenen Moglichkeiten, zwischen echt und
unecht zu unterscheiden; b) es scheitere daran, dal8 die Urteile {iber
echt und unecht in der Forschung zum Teil weit auseinander gehen;
c) es beriicksichtige nicht hinreichend, da in unechten Jesus-Tradi-
tionen durchaus der Geist Jesu enthalten sein konne; d) es sehe von
der Rezeptionsgeschichte ab, die unabhéngig von der Echtheitsfrage
eine Wirkung biblischer Jesustraditionen zeige, von der Milliarden
von Menschen in Vergangenheit und Gegenwart zehrten; und e) die
Frage nach echt und unecht sei fiir den Glauben irrelevant, da im
geschichtlichen Jesus und im auferstandenen Christus des Glaubens
ein und derselbe Herr rede.

Zu a): Diesen Einwand verstehe ich nicht, zumal er nicht in
Abrede stellen kann, dall unechte Jesusworte in der Bibel enthalten
sind. Dann aber kann, ja mull der Versuch gewagt werden, echte
Jesusworte und -taten herauszuarbeiten.

Zu b): Die allerdings vorhandenen unterschiedlichen Rekon-
struktionen der Worte und Taten des historischen Jesus sind kein
Argument gegen ein solches Unternehmen: Meinungsvielfalt
entbindet nicht von der Verpflichtung, sich der historischen
Wirklichkeit mit dem Ziel groBtmoglicher Objektivitdat zu ndhern.

12



Zu c): Dies ist nicht zu bestreiten. Um aber den Geist Jesu zu
identifizieren, mul zunéchst eindeutig gekldrt werden, wo denn
iiberhaupt echte Jesustraditionen enthalten sind.

Zu d): Soll etwa die Wirkung von Texten ihren Anspruch einl6-
sen? ML.E. kommt man so nicht zum Grund der Dinge. Wenn z.B.
Jesus historisch nicht auferstand, dann kann man die urchristlichen
Aussagen, die solches behaupten, nicht durch rezeptionsgeschichtli-
che Uberlegungen retten, auch wenn die Wirkung dieser Verkiindi-
gung noch so méchtig war und noch so vielen Menschen Trost
gespendet hat.

Zu e): Mit diesem theologischen Argument ldt sich jegliche
historische Arbeit bekdmpfen. Eine historische Vorgehensweise muf3
die Berufung auf den auferstandenen Christus als aulerhalb ihrer
Kompetenz befindlich ansehen. Wie soll hier mit nachvollziehbaren
Argumenten wahrscheinlich gemacht werden, daR der »Auferstan-
dene« dieses oder jenes gesagt oder gar bestimmte Dinge getan hat?
Mit anderen Worten, in diesem Bereich ist fiir die historische Kritik
direkt gar nichts zu gewinnen. Wohl aber mag gefragt werden, ob
dieses oder jenes Wort des Auferstandenen auf den geschichtlichen
Jesus zuriickgeht. Und umgekehrt ist zu priifen, ob nicht Worte des
Auferstandenen zu Worten des historischen Jesus gemacht worden
sind. Sollte letzteres der Fall sein, wire automatisch ein negatives
Urteil iiber ihre Echtheit fillig. Wer den Jesus der Geschichte und
den Christus des Glaubens vereinerleit, versucht faktisch, das
historische BewulR3tsein der Moderne umzukrempeln, das aber nach
wie vor Geltung hat. Es ist lebensnotwendig und, nachdem die
groBen Konfessionen und Religionen versagt haben, allein fdhig,
Frieden zwischen den Menschen und ihren Ideologien oder
Religionen anzubahnen. Das historische Bewul3tsein bildet {iiber-
haupt einen festen Bestandteil unserer heutigen Welt. Ohne diese
Errungenschaft menschlicher Kultur wire ein verniinftiger Dialog
weder in der Politik noch in der Wirtschaft, noch im privaten
Bereich moglich. Wie kann es da angehen, dal8 wir, sobald wir den
Bereich der Religion betreten, davon ablassen sollen? Das Ergebnis
ist bekannt: eine innere Spaltung bzw. ein Auseinandertreten von
Wissenschaft und Religion, das zu Lasten von beiden geht.

13



Im folgenden seien die Grundlagen und Voraussetzungen meiner
Arbeit genannt:

Beziiglich des Verhiltnisses der drei &dltesten neutestamentli-
chen Evangelien zueinander liegt den Analysen eine modifizierte
Zweiquellentheorie zugrunde. Diese besagt: Das MKEv ist das
dlteste erhaltene Evangelium und stammt ungefdhr aus dem Jahre
70. Mt und Lk benutzten etwa zwanzig Jahre spéter unabhangig
voneinander sowohl das MKEv als auch eine Redenquelle (= Q),
die etwa genauso alt wie jenes sein diirfte. Dariiber hinaus haben
sie jeweils ihre eigenen Sonderiiberlieferungen verwendet. Eine
Kurzeinleitung auf der Grundlage von Gerd Liidemann / Frank
Schleritt: Arbeitsiibersetzung des Neuen Testaments, 2008, ist den
Einzelanalysen der Synoptiker jeweils vorangestellt.

Das ThEv aus dem Fund bei Nag Hammadi in Oberdgypten im
Dezember 1945 gehort unbedingt zu den hier zu untersuchenden
Quellenschriften, da es, wie immer deutlicher wird, zum Teil eine
gegeniiber dem Neuen Testament unabhéngige Tradition wider-
spiegelt (vgl. die Einfiihrung zu Kapitel IV).

Vor der Analyse der Traditionen mochte ich die Kriterien fiir
die Urteile iiber a) Unechtheit und b) Echtheit von Jesusworten
und -taten nennen, die sich mir freilich - das sei hier betont - erst
nach der Analyse siamtlicher Texte wie von selbst ergeben haben.
Methodenreflexion folgt ndmlich organisch arbeitender Methode
immer erst nach. Allerdings habe ich nicht zu jeder einzelnen
Perikope ausdriicklich gesagt, welches Kriterium mich beim
abschlieBenden Urteil iiber Echtheit bzw. Unechtheit geleitet hat.
Das mag sich der Leser jeweils erschliel3en.

a) Unechtheitskriterien

Erstens sind solche Worte und Taten unecht, in denen der
auferstandene Herr redet und handelt bzw. als Sprecher und
Akteur vorausgesetzt wird. Denn Jesus redete und handelte nach
seinem Tod nicht mehr selbst. Da aber nicht auszuschlieRen ist,
daB dem »Auferstandenen« Worte oder Taten des historischen
Jesus zugeschrieben wurden - historischer Jesus und Christus des
Glaubens waren fiir die frithen Christen identisch -, ist jeweils zu

14



priifen, ob nicht vielleicht den jeweiligen Worten des Erhohten
ein Wort des Irdischen zugrunde liegt.

Zweitens sind diejenigen Taten unhistorisch, die eine Durch-
brechung von Naturgesetzen voraussetzen. Dabei ist es unwichtig,
dal3 die Menschen zur Zeit Jesu diese Gesetze nicht kannten bzw.
nicht in naturwissenschaftlichen Kategorien gedacht haben.

Drittens besteht bei simtlichen Worten Jesu, die Antworten auf
Gemeindesituationen einer spéteren Zeit geben, ein Verdacht auf
Unechtheit.

Viertens - eng mit dem zuletzt genannten Kriterium zusam-
menhédngend - unter dem dringenden Verdacht, unecht zu sein,
stehen diejenigen Worte und Taten Jesu, die sich der redaktionel-
len, d.h. schriftstellerischen Arbeit des Endverfassers der jeweili-
gen Quelle verdanken.

Fiinftens sind diejenigen Worte und Taten unecht, die eine
heidnische (und nicht jiidische) Zuhorerschaft voraussetzen.
Denn es steht fest, dald Jesus ausschliefflich im jiidischen Bereich
tdtig war.

b) Echtheitskriterien
Erstens diirften viele Worte und Taten Jesu auf der Grundlage des
AnstoRigkeitskriteriums als echt zu erweisen sein.

Beziiglich der Taten Jesu gehort hierher beispielsweise sein Entschlulg,
sich von Johannes taufen zu lassen. Die Taufe Jesu war den Christen seit
der alleriltesten Zeit anstoBig, und sie wurde von Anfang an auf ver-
schiedene Weise umgedeutet, vollstdndig verschwiegen oder von »Jesus«
selbst zuriickgewiesen.

Beziiglich der Worte Jesu gehoren hierher Gleichnisse, in denen »un-
moralische Helden« (Schramm / Lowenstein) erscheinen: der Mann, der
einen Schatz im Acker findet und das Grundstiick kauft, ohne seinen
Fund zu melden (Mt 13,44), oder der ungerechte Haushalter, der seinen
Rechenschaft fordernden Herrn betriigt, um bei den Schuldnern seines
Herrn Unterschlupf zu finden (Lk 16,1b-7). SchlieBlich handelt Jesus
oftmals selbst als unmoralischer Held und pflegt geselligen Verkehr mit
Prostituierten und Zollnern. Auch dies wurde in der jiingeren Tradition
verdndert bzw. »interpretiert«.

Zweitens ist das Differenzkriterium ein plausibler Weg, echtes
Jesusgut zu ermitteln. Bei seiner Anwendung geht es um die Frage,
ob Jesusworte und -taten aus den nachosterlichen Gemeinden

15



abgeleitet werden konnen. Im negativen Fall, bei einer Differenz
zwischen den Gemeinden und Jesus, kommt letzterer als Sprecher
des jeweiligen Wortes bzw. als Urheber der Tat in Betracht.

Drittens bietet das Wachstumskriterium eine gute Chance, au-
thentisches Jesusgut zu identifizieren. Die Endgestalt bestimmter
Texte 148t sich mit einer Zwiebel vergleichen, von der sich eine
Haut nach der anderen abziehen l4t. Je dlter eine Texteinheit ist,
desto stdrker ist sie iiberlagert von jiingerer Uberlieferung.
Beispiele dafiir liegen in den ethischen Radikalismen der Bergpre-
digt vor.

Viertens sei das Seltenheitskriterium genannt, das sich auf
diejenigen Taten und Worte Jesu bezieht, die nur wenige Paralle-
len im jiidischen Bereich haben.

Fiinftens bietet das Kriterium der breiten Bezeugung eine ge-
wisse Gewdhr, dakR Worte und Taten Jesu echt sind, die unabhén-
gig voneinander mehrfach iiberliefert wurden.

Sechstens 1aBt sich zur Eruierung echter Worte Jesu das Kohé-
renzkriterium verwenden, das jeweils die Frage stellt, ob sich eine
bestimmte Aussage oder Tat sicherem Jesusgut nahtlos zuordnen
1ait.

Aus all dem wird klar: Wer zu Jesus vordringen will — nicht zu
dem Jesus, wie ihn die friilhen Christen gezeichnet haben, sondern
zu dem Mann aus Nazareth, wie er wirklich war —, muf mit der
Schirfe des Verstandes zunéchst einmal all das abtragen, was sich
nachtrédglich um die Worte Jesu gelegt hat - in der Hoffnung, so
das Urgestein der echten Worte Jesu zu erreichen.

Mit dem Ausdruck »Hoffnung« rdume ich ein, daB eine solche
Rekonstruktion, wie jede wissenschaftliche Arbeit, immer verbes-
serungsbediirftig bleibt. Das Bild des Urgesteins macht gleichzeitig
deutlich: Nur eine hohe Anndherung an die Worte Jesu ist im giin-
stigsten Fall zu erreichen, nicht aber ihre urspriingliche Form. Wir
stoRen auf das Urgestein, die unmittelbare Nidhe, nicht aber auf
die Worte Jesu selbst. Das ist ja auch deswegen auszuschlieRen,
weil Jesus aramdisch sprach und seine Worte nur in griechischer
Ubersetzung erhalten sind.

Gleiches gilt fiir die Taten Jesu: Auch hier kann es sich, wenn
gesagt wird, dies oder jenes sei historisch zutreffend, nur um eine

16



grofle Ndhe zu dem handeln, was damals wirklich geschah. Denn
mehr noch als die Uberlieferung von Worten zieht die erzihlende
Wiedergabe von Ereignissen immer eine Verdnderung des
Urspriinglichen nach sich.

Eine weitere Grenze fiir das vorliegende Unternehmen ergibt
sich daraus, dal Jesu Taten und Worte in einem bestimmten
Milieu verwurzelt sind und erst von hierher eigentlich verstanden
werden konnen. Ich trage dem zwar regelmidflig Rechnung und
lege partiell Rekonstruktionen dieser Welt Jesu vor. Doch bleibt
zweifellos ein betrdchtlicher Rest. Gleichzeitig ist darauf zu
bestehen, dal in jedem Fall mit der Analyse der Jesustraditionen
und nicht mit der Rekonstruktion der Umwelt Jesu zu beginnen ist
und dal trotz der genannten Einschridnkungen von dieser Analyse
ein hoher Grad von Wahrscheinlichkeit zu erwarten ist.

Alles, was sich iiber das Gesagte hinausbewegt, betrifft die
Frage der religiosen Gewillheit, die nicht Gegenstand dieses
Buches ist. Mir ist auch klar, dal die Menschen nicht allein vom
Brot der historischen Fakten zu leben vermdgen. Wohl aber bin
ich der Auffassung, dal die in diesem Werk durchgefiihrten
Analysen und die Rekonstruktionen der historischen Tatsachen
wichtige Voraussetzungen fiir die mit Jesus verbundene religiose
Frage sind.

Dies sei noch kurz angedeutet: Ebenso wie der christliche
Glaube in sich zusammenfallen wiirde, wenn Jesus nie gelebt
hitte, so kann er als christlicher Glaube wohl nur weiter existie-
ren, wenn es ihm gelingt, wenigstens in einigen wichtigen Punkten
an Jesus anzukniipfen. Falls dies unmoglich sein sollte, fillt der
christliche Glaube zwar nicht automatisch zusammen - Kkein
Glaube wird je durch Argumente widerlegt -, wohl aber miifite er
aus Griinden der Redlichkeit auf das Préddikat »christlich« ver-
zichten und sich einen anderen Grund suchen.

17



Kapitel I
Das Evangelium nach Markus

Dieses Buch, das die altkirchliche Tradition Markus, einem Mit-
arbeiter des Petrus, zugeschrieben hat, findet sich im Kanon des
Neuen Testaments an zweiter Stelle, ist aber das alteste der kano-
nischen Evangelien. Drei Stiicke stehen in unmittelbarem Zu-
sammenhang mit der Zerstorung Jerusalems im Jahre 70 n.Chr.:
die Parabel von den bésen Winzern (12,1-11), die Ankiindigung
des Greuels der Verwiistung (13,14) und die Notiz iiber das Zer-
reilen des Tempelvorhangs (15,38).

Daraus, dass der Autor jiidische Sitten erklart (vgl. Mk 7,3-4)
und aramdische Vokabeln {iibersetzt (vgl. 5,41; 7,34), ergibt sich,
dass er fiir Christen aus dem heidnischen Bereich schreibt. Er
verarbeitet dabei miindliche und schriftliche Quellen (Wunderer-
zdahlungen, Gleichnisse, Passionsgeschichte u.a.) und legt einen
besonderen Akzent auf die ,,Lehre“ Jesu. In 1,15 faldt er den Inhalt
der Predigt Jesu vorab zusammen: Ndhe des Reiches Gottes, Um-
kehrforderung und Aufruf zum Glauben.

Kennzeichnend fiir Markus ist, dass er die Person und das Wir-
ken Jesu von dessen Kreuzigung und Auferstehung her verstanden
wissen will (vgl. 1,34; 3,12; 5,43; 7,36; 8,26.30 und besonders 9,9).
Dementsprechend bekennt Jesus sich erst in 14,61f ausdriicklich
dazu, der Christus und Gottessohn zu sein.

1,1-8,26 Jesu Wirken in Galilda und Umgebung
8,27-10,52 Jesu Weg von Galilda nach Jerusalem
11,1-13,37 Jesu Wirken in Jerusalem

14,1-16,8 Leiden, Tod und Auferstehung Jesu

Mk 1,1-8: Die Wirksamkeit des Taufers

(1) Anfang des Evangeliums Jesu Christi, des Sohnes Gottes. (2) Wie
geschrieben ist im Propheten Jesaja:

18



»>Siehe, ich sende meinen Engel vor deinem Angesicht,

der deinen Weg bereiten wird,

[Ex 23,20; Mal 3,1a],

(3) Stimme eines Rufers in der Wiiste:

>Bereitet den Weg des Herrn,

macht seine Pfade gerade«,

[Jes 40,3 LXX]

(4) trat Johannes der Taufende in der Wiiste auf und verkiindigte die
Taufe der Umkehr zur Vergebung der Siinden.

(5) Und es zog zu ihm das ganze juddische Land und alle Jerusalemer
und wurden von ihm im Jordanflufl getauft und bekannten ihre Siinden.
(6) Und Johannes war bekleidet mit Kamelhaaren und einem ledernen
Giirtel um seine Hiifte und al Heuschrecken und wilden Honig.

(7) Und er verkiindigte und sagte: »Es kommt nach mir der Stérkere,
dem ich die Riemen seiner Sandalen gebiickt zu 16sen nicht wiirdig bin.
(8) Ich taufte euch mit Wasser, er selbst aber wird euch mit heiligem
Geist taufen.«

Redaktion und Tradition

Mk bezeichnet mit »Evangelium« noch keine literarische Gattung, auch
wenn V. 1 die spatere Ausbildung eines Buchtitels (»Evangelium nach
Markus«) begiinstigt hat. Vielmehr hat er den Ausdruck der friithchristli-
chen Unterweisung entnommen (vgl. 1Kor 15,1 mit der in V. 3-5 sich
anschliefenden vorpaulinischen Formel) und den Konnex mit ihr da-
durch ausgedriickt, dall er »Evangelium« jeweils mit einem christolo-
gischen Bezug versehen hat: 1,1.14f; 8,35; 10,29; 13,10; 14,9. An samtli-
chen angefiihrten Stellen ist »Evangelium« redaktionell eingesetzt.

V. 1 fallt das ganze MKEv zusammen, das Evangelium von Jesus
Christus sein will. Der Ausdruck »Evangelium Jesu Christi« steht
in einem Zusammenhang mit dem »Evangelium Gottes« in V. 14,
dessen Prediger Jesus selbst ist. Mk geht es um die Verbundenheit
des Evangeliums iiber Jesus Christus (V. 1) mit dem von Jesus ge-
predigten Evangelium Gottes (V. 14). Damit ist die Einheit von
Bericht fiir und Anrede an seine Leserschaft sichergestellt.

V. 2-4: Das Auftreten des Tdufers ist als Anfang des Evangeli-
ums bezeichnet, weil der Tdufer Teil von ihm und Mk zufolge -
anders als bei Lk - dessen erster Verkiindiger (!) ist. (Zum Begriff
»verkiindigen« vgl. 1,14.38f; 3,14; 6,12 usw.) Das Auftreten des
Johannes sei bereits durch das Alte Testament vorausgesagt, und
ihm gemd&l} verhalte er sich. Die Wegbereitung des Johannes be-
steht in seiner Vorlduferschaft; daher liegt auf V.2 der Ton, ob-
wohl hier gar kein Jes-Zitat - wie angekiindigt -, sondern ein

19



Zitat aus Ex 23,20a und Mal 3,1 steht. Erst in V. 3 folgt das Zitat
aus Jes 40,3. V. 4: Die Aussage iiber die Taufe des Johannes »zur
Vergebung der Siinden« ist keineswegs eine Christianisierung,
sondern geht ebenso wie die Nachricht iiber sein Auftreten in der
Wiiste auf Uberlieferung zuriick.

V. 5: Dieser Vers ist eine redaktionelle Ubertreibung, die aus
dem Zitat V. 3 erschlossen ist. Natiirlich muf§ der erste Verkiindi-
ger des Evangeliums Zulauf finden.

V. 6: Die Aussagen sind zu spezifisch, um nicht Uberlieferung
widerzuspiegeln.

V. 7-8: Das Stiick ist, abgesehen von der Taufe mit heiligem
Geist, eine von Mk eingebaute Uberlieferung, die eine Entspre-
chung in Q (Mt 3,11/Lk 3,16) hat. Die von Mt und Lk bearbeitete
Spruchquelle zeigt, daR Johannes hauptsdchlich Gerichtsprediger
war (vgl. zusammenfassend zu Mt 3,1-12). Mk hat davon wahr-
scheinlich gewuRt, es in V. 8 aber infolge seiner Christianisierung
des Johannes unterschlagen.

Historisches

Johannes der Tdufer hat am Jordan die Taufe zur Umkehr prakti-
ziert, damit, wie freilich nur aus Q entnommen werden kann, Gott
den Tduflingen am unmittelbar bevorstehenden Gerichtstag die
Siinden vergebe. Sein Anspruch hat wohl eine Kritik am Tempel
mit eingeschlossen, denn dort — nicht am Jordan - wurden im
Rahmen der jiidischen Religion Siinden vergeben. Er trat in der
Wiiste als Asket auf und trug als Wiistenbewohner einen Kamel-
haarmantel mit Ledergiirtel. Damit wollte er an den Propheten
Elia erinnern (2Kon 1,8; vgl. Sach 13,4). Sein Auftreten in der
Wiiste mag eine prophetische Zeichenhandlung gewesen sein, um
das gegenwdrtige Israel an Israel in der Wiiste zu erinnern. Johan-
nes war in seiner Selbsteinschédtzung keinesfalls ein Vorldufer
Jesu. Er hatte auch nach seinem Tod eigene Jiinger (vgl. 6,29; Apg
19,1-7).

20



MKk 1,9-11: Jesu Taufe

(9) Und es geschah in jenen Tagen, daR Jesus aus Nazareth in Galilda
kam und im Jordan von Johannes getauft wurde. (10) Und sogleich, als er
aus dem Wasser trat, sah er die Himmel getffnet und den Geist wie eine
Taube auf sich herabsteigen. (11) Und eine Stimme erscholl aus den
Himmeln: »Du bist mein geliebter Sohn, an dir habe ich Wohlgefallen.«

Redaktion und Tradition

V. 9-11: Die Perikope setzt die Ankiindigung von V. 7-8 in Hand-
lung um. Die N&dherbestimmung des Stédrkeren von V. 7 erfolgt in
der Anrede Gottes an Jesus, die die besondere Qualitédt seiner
Person zum Ausdruck bringt: »Du bist mein geliebter Sohn«. Man
beachte zusitzlich fiir den redaktionellen Zusammenhang die
Parallelen 9,7 und 15,39, wo jeweils eine Proklamation Jesu als
des Sohnes Gottes erfolgt. Innerhalb der Perikope hat Mk »in
Galilda« hinzugefiigt. Damit betont er, daR Jesus aus einer ande-
ren Gegend kommt als die zum T&dufer hinzutretenden Scharen
aus V. 5. An Galilda liegt ihm viel (vgl. 16,7).

Die Perikope wird auf der Stufe der Tradition formgeschichtlich
vielfach als Glaubenslegende klassifiziert, die Jesu Weihe zum
Messias erzdhle. Jesus werde ndmlich in dem Moment, da er die
Himmelsstimme (V. 11; vgl. Ps 2,7) hore, zum Sohn Gottes einge-
setzt.

Beziiglich der Taufe des Johannes iibergeht Mk bei der Erzdhlung
der Taufe Jesu die Tatsache, dal} sie zur Vergebung der Siinden ge-
schah. Der Grund dafiir ist klar: Figentlich durfte sich Jesus nicht
zur Vergebung der Siinden taufen lassen. Bei Mk wird also zum
ersten Mal das urchristliche Bestreben sichtbar, die Taufe Jesu um-
zudeuten (vgl. spater Mt 3,13-15; Lk 3,20f; Joh 1,29-34). Ebenfalls
verschweigt Mk die Tatsache, dal Jesus, indem er sich von Johannes
taufen lieR, der Gerichtspredigt des Tdufers zugestimmt hat. (Freilich
hatte er diesen Gerichtsaspekt bereits in V. 8 weggelassen.)

Historisches

V. 9a wirft geschichtlich Licht auf Nazareth als Wohnort Jesu (vgl.
noch zu Mt 9,1).

21



V. 9b: Die Taufe Jesu durch Johannes den T&ufer ist historisch.
Jedoch hat Jesus seine Taufe nicht als Einsetzung zum Sohn Got-
tes angesehen. Das dahinterliegende Konzept stammt aus der
Gemeinde, die an Jesus als den Sohn Gottes glaubte (vgl. Gal
2,20; 4,4) und seine Einsetzung zum Sohn Gottes in sein irdisches
Leben verlegte. Das war nicht immer so. In der &ltesten Zeit
meinte man, Jesus sei erst durch seine Auferstehung von den To-
ten zum Sohn Gottes eingesetzt worden (vgl. Rom 1,4).

DakR Jesu Taufe durch Johannes ein geschichtliches Faktum ist,
folgt ferner daraus, dall die christliche Gemeinde damit Schwie-
rigkeiten hatte. So schwéchte bereits Mk sie ab, noch stiarker dann
Mt und erst recht Lk, dem zufolge Johannes gar nicht der Jesus
Taufende gewesen sein kann. Das JohEv meint sogar, die Taufe
habe iiberhaupt nicht stattgefunden; ebenso das nicht in den
neutestamentlichen Kanon aufgenommene Evangelium der Naza-
rder, wo es heildt: »Siehe, die Mutter des Herrn und seine Briider
sagten zu ihm: >Johannes der Tdufer tauft zur Vergebung der Siin-
den; laBt uns hingehen und uns von ihm taufen lassen!< Er aber
sprach zu ihnen: >Was habe ich gesiindigt, daf8 ich hingehe und
mich von ihm taufen lasse?««.

MKk 1,12-13: Jesu Versuchung

(12) Und sogleich treibt ihn der Geist in die Wiiste. (13) Und er war in
der Wiiste vierzig Tage, versucht durch den Satan, und er war mit den
Tieren, und die Engel dienten ihm.

Redaktion und Tradition

V. 12-13: »der Geist« (V. 12) nimmt dasselbe Wort aus V. 10 auf;
»die Wiiste« (V. 12f) entspricht dem Ort des Auftretens Johannes
des Taufers (V. 4). Die Stellung der Geschichte im MKEv - nach
Jesu Taufe und nach seiner Proklamation als Sohn Gottes - er-
klart sich daher, da am Anfang der Wirksamkeit von Heiligen im
allgemeinen eine erfolgreich durchgestandene Versuchung steht.
Dieser Zug geht dann bestimmt auf Mk zuriick, falls dieser »ver-
sucht durch den Satan« hinzugefiigt hat (»Satan« benutzt Mk
auch sonst: 3,23.26; 8,33). Vielleicht ist auch noch »40 Tage«

22



redaktionell: Israel war 40 Jahre in der Wiiste, Moses 40 Tage auf
dem Sinai, Elia wandert ohne Speis und Trank 40 Tage und
Néchte durch die Wiiste zum Berg Horeb.

Die Uberlieferung liegt nur rudimentir vor (vgl. demgegeniiber
die Tradition in Q: Mt 4,1-11/Lk 4,1-13) und ist im einzelnen
nicht mehr rekonstruierbar. Sie will Jesus vielleicht als Gerechten
zeichnen, als neuen Adam (vgl. Rom 5,12-21; 1Kor 15,45-49), der
den Sohn Gottes verkorpert.

Historisches

Die Tradition ist unhistorisch. Vgl. die Bemerkungen zur Q-Ver-
sion (Mt 4,1-11/Lk 4,1-13).

MKk 1,14-15: Jesu Predigt

(14) Und nachdem Johannes ausgeliefert worden war, kam Jesus nach
Galilda und verkiindigte das Evangelium Gottes, (15) indem er sagte:
»Die Zeit ist erfiillt, und das Reich Gottes ist nahe herbeigekommen,
kehrt um und glaubt an das Evangelium!«

Redaktion und Tradition

Mk gibt eine zusammenfassende lehrhafte Schilderung der Umkehrpredigt
Jesu unter dem EinfluB christlicher Missionsterminologie (zu »glaubt an
das Evangelium« vgl. 1Kor 15,1-2; Phil 1,27).

V. 14 bezieht sich auf V. 1 zuriick. Jesus selbst ist der Prediger des
Evangeliums iiber sich. Jesus kann erst nach dem Ende der Ver-
kiindigung Johannes des Tdufers auftreten, denn dieser ist nach
mk Sicht sein Vorldufer. »Galilda« ist redaktionell (s. zu V. 9).
Jesu Tétigkeit wird ebenso wie die des Téaufers und die der Jiinger
Jesu (6,12) mit »verkiindigen« bezeichnet.

V. 15: Die Néhe der Gottesherrschaft ist fiir Mk der Grund fiir
den Aufruf zur Umkehr und zum Glauben an das Evangelium
vom Sohn Gottes (V. 1). Er selbst lebt in der Naherwartung (s. zu
Mk 13,30) und glaubt, dall noch in seiner Generation das Ende
eintreten wird.

23



Historisches

Dal} Jesu Wirksamkeit in Galilda ihren Anfang genommen hat,
trifft zu, nicht aber, daR Jesus erst nach der Auslieferung, d.h. der
Gefangensetzung Johannes des Tédufers mit seiner Verkiindigung
begonnen hat. Dies ist schon deswegen unwahrscheinlich, weil
Jesus im Vergleich zum Taufer eine eigene Botschaft ausrichtete.
Zu Johannes und Jesus vgl. weiter zu Mt 11,2-11/Lk 7,18-28 und
Kap. V dieses Buches.

MKk 1,16-20: Jesu Berufung der ersten Jiinger

(16) Und als er am Meer von Galilda entlangging, sah er Simon und Andre-
as, den Bruder Simons, die Netze im Meer im Bogen auswerfen. Sie waren
ndmlich Fischer.

(17) Und Jesus sagte ihnen: »Hierher, mir nach! Und ich werde euch zu
Menschenfischern machen.« (18) Und sogleich verlieflen sie ihre Netze und
folgten ihm nach.

(19) Und als er ein wenig weiterging, sah er Jakobus, den (Sohn) des Ze-
beddus, und Johannes, seinen Bruder, auch sie im Boot, die Netze her-
richten. (20) Und sogleich (be)rief er sie. Und sie verlieflen ihren Vater Zebe-
ddus im Boot mit den Tagelohnern und gingen weg, ihm nach.

Redaktion und Tradition

V. 16: »Galilda« nimmt dieselbe Ortsangabe aus V. 14 auf. Die
Namen sind traditionell.

V. 17-18: V. 17a ist mk Einleitung von V. 17b. Der Menschen-
fischerspruch wurzelt in der Ostersituation, als die Jiinger den
Missionsauftrag empfingen (ebenso die lk Fassung des Menschen-
fischerwortes Lk 5,10). Mk paBt das 0Osterliche Menschenfi-
scherwort sekundédr den Umstédnden des Lebens Jesu an.

V. 19-20: Diese Verse sind abgesehen von den Namen redak-
tionell auf der Basis von V. 16-18 komponiert. »Die Aufforderung
ziindet wie der Blitz. Mit einem Schlage werden die vier Fischer
aus ihrem Gewerbe ... von einem am See auftauchenden Unbe-
kannten herausgerissen. Die Sache wird sich in Wahrheit wohl
etwas anders zugetragen haben« (Wellhausen, 328f).

24



Historisches

Am Faktum der Anhéngerschaft der beiden Briiderpaare an Jesus
und ihrem Fischerberuf ist kein Zweifel moglich. Die von Jesus zu
seinen Lebzeiten ausgesandten Jiinger waren keine Menschen-
fischer im Osterlichen Sinne, sondern Sendboten des Konigreiches
Gottes, die in die galildischen Orte ausschwédrmten (vgl. zu 6,7-
13).

Mk 1,21-39: Jesus in Kapernaum

(21) Und sie kommen nach Kapernaum. Und sogleich ging er am Sabbat
in die Synagoge und lehrte. (22) Und sie gerieten aufler sich tiber seine
Lehre. Denn er lehrte sie mit Vollmacht und nicht wie die Schriftgelehr-
ten.

(23) Und sogleich war in ihrer Synagoge ein Mensch in unreinem Geist,
und der schrie auf, (24) indem er sagte: »Was (gibt es zwischen) uns und
dir, Jesus, Nazarener? Bist du gekommen, uns zu vernichten? Ich weiR,
wer du bist: der Heilige Gottes!« (25) Und Jesus bedrohte ihn, indem er
sagte: »Verstumme und fahre aus ihm aus!« (26) Und der unreine Geist
zerrte ihn, und einen lauten Schrei ausstoend, fuhr er aus ihm aus. (27)
Und alle gerieten in Schrecken, so dal} sie untereinander Ratschlag hiel-
ten und sagten: »Was ist dies? Eine neue Lehre in Vollmacht? Auch den
unreinen Geistern gebietet er, und sie gehorchen ihm!« (28) Und die
Kunde von ihm verbreitete sich sogleich iiberall in der ganzen Umgebung
Galildas.

(29) Und sogleich, als sie aus der Synagoge hinausgingen, kamen sie in
das Haus des Simon und des Andreas mit Jakobus und Johannes. (30)
Die Schwiegermutter des Simon aber lag mit einem Fieber danieder, und
sogleich sprechen sie mit ihm iber sie. (31) Und er ging hinzu und rich-
tete sie auf, nachdem er sie bei der Hand gefalt hatte. Und es verliel3 sie
das Fieber. Und sie bediente sie.

(32) Als es aber Abend wurde, als die Sonne untergegangen war,
brachten sie zu ihm alle Kranken und Besessenen. (33) Und die ganze
Stadt war vor der Tiir versammelt. (34) Und er heilte viele an mancherlei
Krankheiten Leidende. Und viele Ddmonen trieb er aus, und er erlaubte
den Ddmonen nicht zu sprechen, weil sie ihn kannten.

(35) Und sehr friih, noch bei Nacht, stand er auf und ging an einen ein-
samen Ort und betete dort. (36) Und es verfolgten ihn Simon und die mit
ihm waren, (37) und sie fanden ihn und sagen ihm: »Alle suchen dich.«
(38) Und er sagt ihnen: »Lafit uns woanders hinziehen, in die benach-
barten Dorfer, damit ich auch dort verkiindige. Denn dazu bin ich aus-
gezogen.« (39) Und er ging und verkiindigte in ihren Synagogen in ganz
Galilda und trieb die Ddmonen aus.

25



Redaktion

Mk hat zwecks Zeichnung des ersten Abschnittes von Jesu Wirken die
vorliegenden Textblocke zusammen mit 2,1-12 und 3,1-6 wohl bewul3t als
Einheit gestaltet (jeweils wird die Zusammengehdrigkeit der Vollmacht
der Lehre und der Wundertitigkeit Jesu hervorgehoben). Das vorliegende
Stiick veranschaulicht Jesu Wirksamkeit beispielhaft.

V. 21-28: V. 21-23a und V. 28 sind mk Rahmung. Ein Teil von
V. 27 verstédrkt das Motiv der vollméchtigen Lehre Jesu.

V. 29a ist eine mk Verkniipfung.

V. 29b: Die Namen jener drei Jiinger, deren Prédsenz gar nicht
notig ist, stammen aus 1,16-20 und gehen auf Mk zuriick, der sich
durch den Namen »Simon« hat anregen lassen.

V. 32-34: Das redaktionelle Summarium schildert ebenso wie 3,7-
12 und 6,53-56 ausfiihrlich Jesu Heiltitigkeit.

V. 35-39: Die Verse sind eine redaktionelle Bildung und schildern
ein dauerndes Wirken Jesu. In dieser Szene erscheint erstmalig das
Motiv des Unverstdndnisses der Jiinger (V. 36f), das fortan die Dar-
stellung bestimmen wird. Die Aussage Jesu iiber seine Verkiindi-
gungstitigkeit in V. 38 lenkt auf 1,14 zuriick. In V. 39 beachte man
die redaktionelle Galildanotiz (vorher: 1,9.14.16.28).

Tradition

V. 23-27: Die von den redaktionellen Zutaten befreite Erzédhlung
»zeigt die typischen Ziige einer Wundergeschichte, speziell einer
Déamonenbeschwoérung: 1. der Damon wittert den Beschworer
und strdubt sich, 2. Bedrohung und Gebot des Beschworers, 3.
Ausfahren des Ddmons unter Demonstration, 4. Eindruck auf die
Zuschauer« (Bultmann, 224). V. 24 enthilt eine Abwehrformel
des Damons. Sie erinnert an 1Kon 17,18, wo die Witwe von Sa-
repta in dhnlicher Weise zu Elia redet und Elia anschlieRend ih-
ren Sohn heilt.

V. 29-31: Die Geschichte ist ein schlicht erzdhltes Heilungs-
wunder, zu dem die magische Handlung (V. 31: »er fasste sie bei
der Hand«) und die Veranschaulichung der vollendeten Genesung
(V. 31: »sie bediente sie«) passen. Die Erzdhlung wurde vor allem
weiteriiberliefert, weil an Simon Petrus ein biographisches Interes-
se bestand.

26



Historisches

V. 23-27: Die Tradition ist nicht die genaue Beschreibung eines
Wunders Jesu. Wohl aber enthilt sie eine allgemeine, zutreffende
Erinnerung an Jesu exorzistisches Wirken. Denn die dédmonen-
austreibende Titigkeit Jesu gehort zu den sichersten historischen
Fakten aus seinem Leben. Vgl. Lk 10,18; 11,20. Doch bleibt fest-
zuhalten: Damonen gibt es, wissenschaftlich gesehen, nicht. Jesus
heilte durch Magie psychosomatisch Kranke im Rahmen seines
Weltbildes, das die Existenz von Ddmonen voraussetzte. Ob und
wie lange die Gesundung anhielt, weill niemand. Vgl. Gerd Lii-
demann: Der echte Jesus, 2013, 26-36.

V. 29-31: Der Bericht von einer Heilung der Schwiegermutter
des Petrus diirfte zutreffen. Denn ein Bediirfnis fiir die Ausbildung
einer solchen Erzéhlung ist schwerlich auszumachen (Differenz-
kriterium). Die Uberlieferung, daR Petrus eine Schwiegermutter
hatte, entspricht einer Notiz in den Paulusbriefen, dall Petrus
verheiratet war (vgl. 1Kor 9,5).

MKk 1,40-45: Der Aussitzige

(40) Und zu ihm kommt ein Aussétziger, bittet ihn, kniet nieder und sagt
ihm: »Wenn du willst, kannst du mich reinigen.«

(41) Und sich erbarmend streckte er seine Hand aus, beriihrte (ihn) und
sagt ihm: »Ich will, sei rein!« (42) Und sogleich verlieR ihn die Lepra-
krankheit und er wurde rein.

(43) Und er fuhr ihn an, warf ihn sofort hinaus (44) und sagt ihm:
»Sieh zu, dafl du keinem etwas sagst, sondern gehe, zeige dich dem Prie-
ster, und bringe ein Opfer fiir deine Reinigung, das Mose befohlen hat,
ihnen zum Zeugnis!«

(45) Er (der Geheilte) aber ging hinaus und begann vieles zu ver-
kiindigen und das Wort auszubreiten, so daf3 er (Jesus) nicht mehr of-
fentlich in eine Stadt hineingehen konnte, sondern er war drauflen an
einsamen Orten. Und sie kamen zu ihm von iiberallher.

Redaktion

V. 43-44a: Mk hat dieses Stiick ergidnzt. Denn es unterbricht den
Zusammenhang von V. 42 und V. 44b. V. 44a entspricht zudem
der Messiasgeheimnistheorie.

27



V. 45: Dieser Vers ist an die mit V. 44b abgeschlossene Er-
zahlung redaktionell angefiigt. Man vgl. auch noch 1,28 zum mk
Interesse daran, dall die Wunder Jesu {iiberall erzdhlt werden.

Tradition

V. 40-44*: Die Uberlieferung wurde stark durch die Geschichte
von der Aussitzigenheilung 2Kon 5,1-14 beeinflul§t und will zum
Ausdruck bringen: Jesus ist der Gottesmann, der die Heilung
Naamans durch Elisa noch {iibertrifft. Das Gebot in V. 44b, dal3
der (geheilte) Aussitzige sich dem Priester zeigen und ein Opfer
bringen solle, entspricht dem Gesetz iiber die Reinigung von Aus-
sdtzigen Lev 14,2-32. Die Genesung soll so - ihnen zum Zeugnis -
offensichtlich bestétigt werden.

Historisches

Die Tradition ist als ungeschichtlich zu bezeichnen, da ihre Ent-
stehung und ihr Ziel deutlich geworden sind.

MKk 2,1-12: Die Heilung des Geldhmten

(1) Und als er wiederum nach Kapernaum kam, verbreitete es sich tage-
lang, dafl er im Haus ist. (2) Und es versammelten sich viele, so daf$ nicht
einmal der Platz vor der Tiir ausreichte, und er redete zu ihnen das Wort.
(3) Und sie kommen und tragen zu ihm einen Geldhmten, der von Vieren
getragen wird. (4) Und da sie ihn nicht zu ihm tragen konnen wegen des
Volkes, deckten sie das Dach ab, wo er war, und gruben es auf und lassen
die Bahre herab, auf der der Geldhmte lag.
(5) Als Jesus ihren Glauben sah,

sagt er dem Geldhmten: »Kind, deine Siinden sind dir vergeben.« (6) Es
salBen dort aber einige der Schriftgelehrten und dachten in ihren Herzen:
(7) »Warum redet dieser so? Er ldstert! Wer kann Siinden vergeben als
Gott allein?« (8) Und sogleich erkannte Jesus in seinem Geist, da sie so
denken, und sagt ihnen: »Warum denkt ihr dies in euren Herzen? (9)
Was ist leichter, dem Geldhmten zu sagen: >Dir sind deine Siinden ver-
geben« oder zu sagen: >Steh auf und nimm deine Bahre und gehe<? (10)
Damit ihr aber erkennt, da der Sohn des Menschen die Vollmacht hat,
Siinden zu vergeben auf der Erde« —

sagt er dem Geldhmten: (11) »Dir sage ich, steh auf, nimm deine Bahre und
geh in dein Haus!« (12) Und er stand auf und nahm sogleich die Bahre und

28



ging vor allen weg, so daR alle auer sich gerieten und Gott priesen, indem
sie sagten: »So etwas haben wir noch nie gesehen!«

Redaktion und Tradition

Das Stiick enthélt zwei erzdhlerische Spitzen, erstens das Wun-
der (V. 11-12), zweitens das Wort von der Vergebung der Siinden
(V. 10). Letzteres wurde samt der dazugehorigen Szene (V. 6-9)
in die Wundererzéhlung eingefiigt. Das Stiick V. 5b-10 ist nur im
Zusammenhang der Geschichte von der Heilung des Geldhmten
verstandlich.

V. 1-2: Mk kniipft mit der Ortsangabe in V. la an 1,21 an.
(Vorher war Jesus »in ganz Galilda« [1,39] aufgetreten.) Die Uber-
leitung zur nun folgenden Wundererzdhlung geht auf Mk zuriick,
einschliellich des Endes von V. 2: »Er redete zu ihnen das Wort«
(vgl. 4,33; 8,32). Doch diirfte Mk in V. 1-2 den urspriinglichen
Beginn der Erzdhlung eingeschmolzen haben, da die Anwesenheit
Jesu im Haus fiir das Wunder notwendig ist (vgl. V. 4).

V. 3-5a: In V. 3 wird die urspriingliche Uberlieferung faRbar. V.
3f demonstrieren den Glauben der Trager des Geldhmten. Aller-
dings vertragen sich in V. 4 »abdecken« und »aufgraben« nicht.
Wahrscheinlich hat Mk das Abdecken des Daches eingefiigt, weil
er an ein mit Ziegeln gedecktes Haus denkt, wiahrend das Aufgra-
ben nur bei den paléstinischen, aus Lehm gebauten Hé&usern
moglich ist (vgl. weiter zu Lk 5,19).

V. 5b-10a: Wie bereits eingangs bemerkt, stehen innerhalb der
Perikope zwei Stiicke nebeneinander: eine Wundergeschichte (V.
3-5a.10b-12) und ein Streitgesprach iiber das Recht des Men-
schensohnes zur Siindenvergebung (V. 5b-10a). a) V. 3-5a.10b-12:
Der grolRe dullere Schwierigkeiten iiberwindende Glaube der Tra-
ger des Geldhmten wirft einen noch grofleren Glanz auf den
Wundertéter, der diesen Glauben verdient. b) V. 5b-10a: Mit der
Bildung dieses Stiickes fiihrte die Gemeinde ihr Recht, Siinden zu
vergeben, auf Jesus zuriick; vgl. Mt 16,19; 18,18 (Bultmann, 13).

V. 10b-12 sind der organische AbschluR der Wundererzahlung.
Im Zusammenhang mit V. 5b-10a begriindet das Wunder die
Vollmacht zur Siindenvergebung.

29





