
Alfred Schmidt

Marx als Philosoph





Alfred Schmidt

Marx als Philosoph

Studien in der Perspektive Kritischer Theorie

 

Herausgegeben von 
Bernard Görlich und Michael Jeske

Mit einem Nachwort von Helmut Reinicke



 

© 2018 zu Klampen Verlag ∙ Röse 21 ∙ 31832 Springe
www.zuklampen.de

Umschlaggestaltung: Groothuis. Gesellschaft der Ideen 
und Passionen mbH · Hamburg

Satz: Germano Wallmann ∙ Gronau ∙ www.geisterwort.de
Druck: Bookfactory Buchproduktion GmbH ∙ Stadthagen

ISBN 978-3-86674-570-4

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 

in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten 
sind im Internet über ‹http://dnb.dnb.de› abrufbar. 



Inhalt

Alfred Schmidts philosophischer Beitrag zu Marx	 7
Einleitung von Bernard Görlich und Michael Jeske

Die in Naturgeschichte verstrickte Menschheit	 41
Überlegungen anlässlich des 100. Todestags 
von Karl Marx

Thesen zum Begriff der Natur bei Marx	 45

Zum Erkenntnisbegriff der Kritik 	 48
der politischen Ökonomie

Der Wissenschaftsbegriff von Marx 	 64
in der gegenwärtigen Diskussion (1970/71)

Herrschaft des Subjekts 	 89
Über Heideggers Marx-Interpretation

Materialismus und Subjektivität	 99
Aspekte ihres Verhältnisses in der gegenwärtigen 
Diskussion
Alfred Schmidt und Bernard Görlich im Gespräch

Humanismus als Naturbeherrschung	 151

Für einen ökologischen Materialismus	 159

Alfred Schmidts Resurrektion 	 179
des »westlichen Marxismus«
Nachwort von Helmut Reinicke

Drucknachweise	 201

Über den Autor	 203





7

Alfred Schmidts philosophischer Beitrag  
zu Marx

Einleitung

Bernard Görlich und Michael Jeske 

Alfred Schmidt ist kein orthodoxer Marx-Interpret. Das große 
Thema, das er wie kein Zweiter ein Wissenschaftsleben lang 
erforschte, ist die Geschichte des philosophischen Materialismus. 
Einsichten, die er durch seine Untersuchungen auf diesem Gebiet 
gewann, prädestinierten ihn dazu, Marx in den Horizont der 
»großen Philosophie« (Horkheimer) zu rücken und die in ihr 
diskutierten Themen mit Marxschem Denken inwendig in Bezie-
hung zu setzen: das Verhältnis von Denken und Sein, von Geist 
und Materie, von Subjektivität und Objektivität, von Logischem 
und Historischem, von Praxis und Theorie und – nicht zuletzt, 
sondern zuallererst – das Verhältnis von Natur und Geschichte. 

Prämissen: Marx als Philosoph und Philosophiekritiker

Bei alledem ist eine Prämisse zu beachten, die den in diesem 
Band entwickelten Themenschwerpunkt »Marx als Philosoph« 
inwendig betrifft. Denn gewiss ruft bereits diese Kennzeich-
nung Widerspruch hervor: Haben nicht Marx und Engels nach 
anfänglichen Verwicklungen ausdrücklich ihren Abschied von 
der Philosophie erklärt und ihren Willen bekundet, mit ihrem 
»ehemalige[n] philosophischen Gewissen abzurechnen«?1 Hieß 
es nicht in der Deutschen Ideologie klar und deutlich: »Man muß 

1   Karl Marx, Zur Kritik der Politischen Ökonomie, Vorwort, MEW, Bd. 13, 
1859, S. 10. 



8

die Philosophie beiseite liegenlassen, […] man muß aus ihr her-
ausspringen und sich als gewöhnlicher Mensch an das Studium 
der Wirklichkeit geben, wozu auch literarisch ein ungeheures, 
den Philosophen natürlich unbekanntes Material vorliegt.« 
Und noch drastischer im selben Kontext: »Philosophie und Stu-
dium der wirklichen Welt verhalten sich zueinander wie Ona-
nie und Geschlechtsliebe.«2 Haben wir also nicht allen Grund, 
Bertolt Brecht zu folgen, der in seinem Aphorismen- und Anek-
dotenband Me-ti. Buch der Wendungen die Frage stellt – »Soll 
man Philosophen als Philosoph gegenübertreten?« – um diese 
mit dem Versuch eines Überblicks über Etappen des Marxschen 
Erkenntnisprozesses so zu beantworten: 

»Me-ti sagte: Meister Ka-meh trat den Philosophen zu verschiede-
nen Zeiten seines Lebens verschieden gegenüber. Zuerst näherte er 
sich ihnen als Philosoph und zerpflückte ihre Behauptungen von 
ihrem eigenen Standpunkt aus. Dann behandelte er sie als Nicht-
philosoph und zeigte lediglich an ihrem Beispiel, zu welchen Abge-
schmacktheiten es führt, wenn man lebt um zu philosophieren, statt 
philosophiert um zu leben. Am Ende befaßte er sich nicht mehr mit 
Philosophen, sondern beschäftigte sich nur mit praktischen For-
schungen, ab und zu Philosophen wie lästige Fliegen abwehrend.«3 

Bei allem Witz der Brechtschen Aphoristik, der letzten Wen-
dung hätte Schmidt nicht vorbehaltlos zugestimmt, und zwar aus 
drei Gründen: Zum einen kann er gewichtige Argumente gegen 
die Auffassung ins Feld führen, Marx habe sich vom philosophi-
schen Denken gänzlich befreit, um zur ökonomischen Forschung 
übergehen zu können, und damit den Standpunkt der Philoso-
phie verlassen, um den der Wissenschaft einzunehmen; diese 
These entspreche zwar weitgehend dem von Marx formulierten 

2   Karl Marx/Friedrich Engels, Die deutsche Ideologie, MEW, Bd.  3, 1845, 
S. 218. 
3   Bertolt Brecht, Me-ti. Buch der Wendungen. In: Gesammelte Werke, Bd. 12 
(Prosa 2), hrsg. v. Suhrkamp Verlag in Zusammenarbeit mit Elisabeth Haupt-
mann, Frankfurt am Main 1967, S. 555 f.



9

Selbstverständnis, nicht aber der Art und Weise, wie der Kritiker 
der politischen Ökonomie in seinen materialen Analysen seinen 
Erkenntnisgegenstand erfasste und sein Erkenntnisverfahren 
organisierte. In seinem Nachwort zu Henri Lefèbvres Schrift Pro-
bleme des Marxismus, heute erklärt Schmidt hierzu: 

»Indem Marx in der Deutschen Ideologie die ›auf rein empirischem 
Wege konstatierbaren Voraussetzungen‹ der historischen Praxis 
hervorhebt, verfährt er ›wissenschaftlich‹, indem er jedoch bei der 
Unmittelbarkeit des Konstatierten nicht verharrt, sondern es als 
von Menschen gemacht und folglich veränderbar darstellt, verfährt 
er ›philosophisch‹. Damit verliert zwar die ›selbstständige Phi-
losophie‹ ihr ›Existenzmedium‹, aber es bedarf keiner Frage, daß 
der Marxsche Vorwurf, bei den ›abstrakten Empirikern‹ werde die 
Geschichte zu einer ›Sammlung toter Fakta‹, nur von einer Position 
aus erhoben werden kann, die mit Hegel in begrifflichen Operationen 
mehr sieht als ein Ordnen sinnlicher Daten. Philosophie und Wissen-
schaft lassen sich im Marxschen Denken nicht säuberlich voneinan-
der scheiden. Beide gehen als gebrochene und damit in ihrer Qualität 
veränderte Elemente in einen Begriff von Kritik ein, der die Gegeben-
heiten ebenso als solche anerkennt wie verwirft und die erscheinende 
von der wesentlichen Realität zu unterscheiden versteht.«4 

Marxens Ausgangsposition betreffend, müsse – mit Herbert 
Marcuse gesprochen – »gesehen und verstanden werden: daß 
Ökonomie und Politik auf dem Grunde einer ganz bestimmten 
philosophischen Interpretation des menschlichen Wesens und 
seiner geschichtlichen Verwirklichung zur ökonomisch-politi-
schen Basis der Theorie der Revolution geworden sind.«5 Zwei-
tens: Der Materialismus-Forscher Schmidt erteilt dem in der 
Frage nach dem Verhältnis von Marx zur Philosophie weiterhin 
Orientierung Suchenden den folgenden Rat: 

4   Alfred Schmidt, Nachwort. In: Henri Lefèbvre, Probleme des Marxismus, 
heute, Frankfurt am Main 1965, S. 141.
5   Herbert Marcuse, Neue Quellen zur Grundlegung des Historischen Materia-
lismus. In: Ders., Ideen zu einer kritischen Theorie der Gesellschaft, Frankfurt am 
Main 1969, S. 8.



10

»Das Wesen des Marxschen Materialismus wird so lange verfehlt, 
als man ihn bloß als innerphilosophische, gar weltanschauliche 
Alternative zu einem wie immer gearteten Idealismus interpretiert. 
Er ist aber ebenso sehr die – freilich selbst noch philosophisch moti-
vierte – Kritik und Aufhebung der Philosophie als Philosophie. 
Gesamtgesellschaftlich-historisch orientiert, vermag er sich insofern 
über die Philosophie zu erheben, als er die innerphilosophischen 
Fragen, ohne deshalb ihren Sachgehalt zu leugnen, als ein Abge-
leitetes und Vermitteltes durchschaut. So büßt auch, was Engels in 
seiner Feuerbachschrift als die ›höchste Frage der gesamten Philo-
sophie‹ bezeichnet, die nämlich ›nach dem Verhältnis des Denkens 
zum Sein, des Geistes zur Natur‹, sehr an Gewicht ein, hat man sich 
einmal verdeutlicht, daß Begriffe wie Denken und Sein, Geist und 
Natur ebenso wie die naturwissenschaftlichen Erklärungsweisen der 
Praxis entsprungene Produkte sind, mit deren Hilfe die Menschen 
geschichtlich begrenzte, keine ewigen Probleme zu lösen suchen.«6 

Drittens: Es ist Schmidts Anliegen zu zeigen, dass gerade 
das Studium der Geschichte des Materialismus auch darüber 
belehrt, dass Brechts Wendung vom Philosophieren »um zu 
leben« keine Absage an Philosophie bedeutet; mit ihr wohl 
aber ein anderes Verhältnis der Philosophie zur Wirklichkeit 
zur Debatte gestellt wird. Hier ist die Stelle, an der der Materi-
alismus-Forscher Schmidt die oben angekündigte Prämisse ins 
Spiel zu bringen weiß, die Brechts Fingerzeig ein relatives Recht 
belässt: »Der Begriff einer ›materialistischen Philosophie‹ ist 
in sich paradox«, räumt Schmidt ein; denn er verweist auf »die 
Schwierigkeit des Materialismus insgesamt: daß er etwas thema-
tisiert, was sich systematischem Zugriff verweigert, ins Philoso-
phische erhebt, was der Philosophie spottet.«7 Gelänge es aber, 
ein Philosophieren »um zu leben« im Sinne der lebenspraktisch 
sich zur Geltung bringenden Einspruchshaltung gegen gesell-
schaftliche Zumutungen und gegen einen bornierten Zeitgeist 

6   Alfred Schmidt, Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx, ergänzt um ein 
Nachwort von Michael Jeske, Hamburg 52016, S. 220 f.
7   Werner Post/Alfred Schmidt, Was ist Materialismus? Zur Einleitung in Phi-
losophie, München 1975, S. 12.



11

in Gang zu bringen, dann kann Philosophieren selbst zur prak-
tisch-politischen Wirkung gelangen, ja, von Konflikten der 
Praxis inwendig bewegt, Praxis mitgestalten. Schmidts hierfür 
angeführtes Beispiel berührt Fragen einer materialistisch gewen-
deten, lebenspraktisch bedeutsam werdenden Anthropologie: 

»Daß der Mensch von den materialistischen Aufklärern als rein 
physisches Wesen betrachtet wird, daß sie lehren, der moralische 
Mensch sei der physische, nur unter einem besonderen Aspekt gese-
hen, hat unmittelbar politische Auswirkungen. Wenn das irdische 
Dasein, diese endliche Existenz, wirklich ein Letztes ist, dann muß 
sich für die Menschen die Notwendigkeit ergeben, den herrschenden 
Zustand zu beseitigen, der sie um ihr Glück betrügt. Glück heißt hier 
nicht bloße Innerlichkeit, sondern sinnlich-materielles Glück.«8

Alfred Schmidt 
und die Authentizität Kritischer Theorie

Die hier von Schmidt zum Ausdruck gebrachte Identifikation 
mit materialistischer Aufklärung verweist auf das originäre sozi-
alphilosophische Erfahrungsumfeld, in dem er sich bewegte, 
von dem sein Selbstverständnis inwendig geprägt wurde:  
Alfred Schmidt ist authentischer Repräsentant jener Kritischen 
Theorie, die in den frühen dreißiger Jahren des letzten Jahrhun-
derts entstand und ihre Konturen gewann einerseits als ein For-
schungsprojekt zur Aufklärung des faschistischen Traumas und 
andererseits als das Modell eines interdisziplinären Materialis-
mus, das philosophische Reflexion und einzelwissenschaftliche 
Sozial- und Kulturforschung in Beziehung zu setzen suchte, um 
so den Tendenzen der Gegenwartsgesellschaft auf die Spur zu 
kommen. In seinem ersten hier abgedruckten Beitrag, den Über-
legungen anlässlich des 100. Todestages von Karl Marx, notiert 

8   Ebd., S. 19. Vgl. hierzu: Alfred Schmidt, Zum Begriff des Glücks in der mate-
rialistischen Philosophie. In: Drei Studien über Materialismus. Schopenhauer. 
Horkheimer. Glücksproblem, München 1978, S. 135–195.



12

Alfred Schmidt: »Die vom Kreis um Horkheimer während der 
dreißiger Jahre in der Zeitschrift für Sozialforschung entwor-
fene Kritische Theorie gehört zu den fruchtbarsten Versuchen, 
Marxsche Kategorien in die Problematik unseres Jahrhunderts 
einzubringen.«9 Vor allem die Schriften und das Lehrangebot 
des 1949 an die Universität Frankfurt zurückgekehrten Max 
Horkheimer zogen den jungen Schmidt in Bann und es dauerte 
nicht lange, bis aus dem Schüler ein produktiver Mitarbeiter der 
Repräsentanten der Gründergeneration der Frankfurter Schule 
wurde. Wie aus einem Ende 1956 verfassten Empfehlungsschrei-
ben Horkheimers an die Studienstiftung des Deutschen Volkes 
hervorgeht, arbeitete Schmidt bereits Mitte der fünfziger Jahre 
im Rahmen der von ihm angefertigten »Seminararbeiten […] 
über Fichtes Wissenschaftslehre, über den Ideologiebegriff des 
jungen Marx«10 und setzte sich – Horkheimer attestiert seinem 
Schüler »Leidenschaftlichkeit für Wissen und Wahrheit«11 – 
mit Grundintentionen materialistischer Philosophie auseinan-
der, hier schon auf das Problem der Konstellationen von Natur 
und Geschichte stoßend. Schon in den sechziger und frühen 
siebziger Jahren entstanden aus Schmidts Feder einführende Auf-
sätze zu den Denkmotiven von Horkheimer und Adorno und 
profunde Kommentare zum Projekt der Zeitschrift für Sozial- 

9   In diesem Band, S. 42.
10   Max Horkheimer, Brief an Prof. Kunz, Studienstiftung des Deutschen 
Volkes v. 5. Dezember 1956 aus dem Nachlass, eingesehen in: Universitätsbi-
bliothek J. C. Senckenberg. Archivzentrum, Na 1 Nachlass Max Horkheimer, 
134 – Korrespondenzen im Zusammenhang der Sigmund-Freud-Gedächtnis-
Vorlesungen 1956 u. a. mit Herbert Marcuse (p. IV 3, 1–255), http://1848.
ub.uni-ffm.de/horkheimer/content/titleinfo/3931844 (Zugriff erfolgte am 
5. Juli 2016).
11   Max Horkheimer, Brief (Empfehlungsschreiben) an die Studienstiftung 
des Deutschen Volkes v. 1. März 1955 aus dem Nachlass, eingesehen in: Uni-
versitätsbibliothek J. C. Senckenberg. Archivzentrum, Na 1 Nachlass Max 
Horkheimer, 134 – Korrespondenzen im Zusammenhang der Sigmund-Freud-
Gedächtnis-Vorlesungen 1956 u. a. mit Herbert Marcuse (p. IV 3, 1–255), 
http://1848.ub.uni-ffm.de/horkheimer/content/titleinfo/3931844 (Zugriff 
erfolgte am 5. Juli 2016). 



13

forschung12; Schmidt übersetzte zudem Horkheimers Eclipse of 
Reason (1947)13, dann auch zentrale Schriften von Herbert Mar-
cuse; mit ihm gemeinsam verfasste er die 1973 erschienene Stu-
die zur Existenzialistischen Marx-Interpretation.14 Und nicht nur 
in seinen universitären Anfangszeiten erarbeitete Schmidt luzide 
Darstellungen zu Geschichte und Bedeutung Kritischer Theorie; 
lebenslang war er daran interessiert, zur Verdeutlichung und Ver-
breitung der Positionen seiner früheren Lehrer beizutragen. So 
erschienen etwa im Jahre 2002 – Schmidt war längst Emeritus – 
sowohl eine wichtige Studie zu Adornos Spätwerk15 als auch ein 
achtzig Seiten umfassender Aufsatz, in dem er »Herbert Mar-
cuses politische Dechiffrierung der Psychoanalyse« zum Thema 
machte.16 Kein Zweifel: Willem van Reijen hat recht: »Von den 
Philosophen der zweiten Generation«, stellt der holländische 
Sozialphilosoph in seiner Einführung in die Kritische Theorie 

12   Alfred Schmidt, Die »Zeitschrift für Sozialforschung«. Geschichte und 
gegenwärtige Bedeutung. In: Max Horkheimer (Hrsg.), Zeitschrift für Sozialfor-
schung. Jahrgang I. 1932, München 1970, S. 5–63.
13   Max Horkheimer, Zur Kritik der instrumentellen Vernunft. In: Gesammelte 
Schriften, Bd. 6, hrsg. v. Alfred Schmidt, Frankfurt 1991, S. 2–186. Sein Vor-
wort zur deutschen Erstausgabe aus dem Jahre 1967 beschließt Horkheimer so: 
»Auswahl und Durchsicht sind Dr. Alfred Schmidt zu verdanken. Die Eclipse 
of Reason, Kritik der instrumentellen Vernunft, die hier, als Dokumentation, 
zum ersten Mal auf deutsch vorliegt, hat er übersetzt. Ohne sein Verständnis 
und seine Hingabe hätte der Band nicht erscheinen können« (ebd., S. 23).
14   Alfred Schmidt/Herbert Marcuse, Existenzialistische Marx-Interpretation, 
Frankfurt am Main 1973. 
15   Alfred Schmidt, Adornos Spätwerk: Übergang zum Materialismus als Ret-
tung des Nichtidentischen. In: Iring Fetscher/Alfred Schmidt (Hrsg.), Eman-
zipation als Versöhnung. Zu Adornos Kritik der »Warentausch«-Gesellschaft 
und Perspektiven der Transformation, Ljubljana 2002, S.  89–110. Wiederab-
gedruckt in: Rüdiger Schmidt-Grépály/Jan Urbich/Claudia Wirsing (Hrsg.), 
Der Ausnahmezustand als Regel. Eine Bilanz der Kritischen Theorie, Weimar 
2013, S. 202–222.
16   Alfred Schmidt, Einleitende Studie. Herbert Marcuses politische Dechiffrie-
rung der Psychoanalyse. In: Herbert Marcuse, Nachgelassene Schriften, Bd.  3: 
Philosophie und Psychoanalyse, hrsg. v. Peter-Erwin Jansen, Lüneburg 2002, 
S. 15–94.



14

fest, »hat Alfred Schmidt als Herausgeber und Übersetzer von 
Aufsatzsammlungen und Büchern sicher am meisten dazu beige-
tragen, daß die frühe kritische Theorie einen bleibenden Einfluß 
auf Philosophie, Sozialwissenschaften und insbesondere auf die 
Weiterentwicklung der kritischen Theorie behalten hat.«17

Tatsächlich war Schmidt, wie er in seinem Anfang der sieb-
ziger Jahre verfassten Lebenslauf vermerkte, »bestrebt, den 
Frankfurter Ansatz einer kritischen Theorie der Gesellschaft 
angesichts heutiger Probleme sowie des internationalen Standes 
der Diskussion neu zu durchdenken und weiterzuentwickeln.« 
Sein besonderes Augenmerk richtete er dabei – so ist im zitier-
ten Kontext zu lesen – auf das ihn »seit seiner Dissertation 
bewegende Gebiet einer – kritizistisch begründeten, die trag
fähigen Resultate von Kant bis Hegel bewahrenden – materia-
listischen Erkenntnistheorie, die als Konstitutionslehre zugleich 
ein geschichtsphilosophisches und sittliches Vernunftinteresse 
verfolgt.«18 Ein ambitioniertes philosophisches Programm, das 
bereits in der Doktorarbeit Konturen gewann, denn Schmidts 
Dissertationsschrift Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx 
ist weit mehr »als ein Stück Marx-Philologie«, wie dies Hork-
heimer und Adorno in ihrer Vorbemerkung19 nahelegten. Viel-
mehr avancierte gerade diese Abhandlung, die mittlerweile in 
18 Sprachen übersetzt vorliegt und jüngst in der fünften Auflage 
erschien, zu einem der wichtigsten Beiträge des sogenannten 
»westlichen Marxismus«, zum Modell einer unorthodoxen, 

17   Willem van Reijen, Philosophie als Kritik. Einführung in die Kritische The-
orie, Königstein 1984, S.  188. Dass Alfred Schmidt für diese Lebensleistung 
nicht mit dem Adorno-Preis geehrt wurde, muss die dafür Verantwortlichen 
beschämen und schmerzt, wenn man weiß, wie sehr sich Schmidt eine solche 
Auszeichnung insgeheim gewünscht und erwartet hatte.
18   Die Zitate sind einem Anfang der siebziger Jahre verfassten »Lebenslauf« 
aus dem Nachlass des Philosophen entnommen; eingesehen in: Universitätsbi-
bliothek J. C. Senckenberg. Archivzentrum, Bestandssignatur Na 62.
19   Max Horkheimer/Theodor W. Adorno, Vorbemerkung (zu Alfred Schmidts 
Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx (1962). In: Max Horkheimer, 
Gesammelte Schriften, Bd.  7, hrsg. v. Gunzelin Schmid Noerr, Frankfurt am 
Main 1985, S. 143.



15

philosophisch ambitionierten Auseinandersetzung mit dem 
Marxschen Werk. 

Die erkenntnisleitende Studie: 
»Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx« 

Es ist aufschlussreich, sich zu vergegenwärtigen, in welcher Situa-
tion sich Schmidt befand, als er sich seinem Thema zuwandte. In 
den späten 1950er Jahren galt Marx – zumal in Westdeutschland 
– als weitgehend tabuisiert. Die politische Brisanz, die die öffent-
liche Auseinandersetzung mit Marx und dem Marxismus in jenen 
Jahren der Ost-West-Spannung und des Kalten Krieges dennoch 
hatte, kennzeichnet Schmidt nicht ohne Ironie wie folgt: 

»Ich erinnere mich, daß während der 1950er Jahre noch, als ich in 
Frankfurt am Main studierte, Marx nur selten und hinter vorgehal-
tener Hand genannt wurde. Das war ein merkwürdiges Klima, das 
führte so weit, daß Plessner an Adorno eine witzige Karte von Trier 
schickte: ›Beste Grüße aus der Geburtsstadt Hegels‹. Das heißt, 
man hat sich hinter einem gewissen Hegelianismus verschanzt, 
meinte aber in Wahrheit etwas anderes, die Zeitläufe waren dem 
aber derart ungünstig, daß sich diese äsopische Sprache eben emp-
fahl. Das geistige Klima jener Zeit angesichts des massiven Drucks 
von außen derart vergiftet, daß jeder, der Marx auch nur positiv 
erwähnte, riskieren mußte, als Stalinist abgetan zu werden. Daher 
wohl auch die äußerste Zurückhaltung, die sich die Vertreter der 
Kritischen Theorie in dieser Frage auferlegten.«20 

Offenbar war Schmidt selbst in der Lage, diese Zurückhaltung 
aufzugeben. Sein erhellender Blick zurück weiß noch andere 
Hindernisse zu markieren, die Schmidt nun aber als intellektuelle 

20   Alfred Schmidt, Die Kritische Theorie – Denkmotive von Horkheimer, 
Adorno und Marcuse. Referat, gehalten auf der Tagung am 23. Juni 1973 in Bad 
Boll. Typoskript aus dem philosophischen Nachlass Alfred Schmidts, eingese-
hen in: Universitätsbibliothek J. C. Senckenberg. Archivzentrum, Bestandssi-
gnatur Na 62.



16

Herausforderungen selbstbewusst annahm: »Will man verste-
hen, welche gedanklichen Motive hinter der Marx-Dissertation 
stehen«, gibt er in einem Gespräch mit Matthias Jung und Nor-
bert Seitz den heutigen Lesern zu bedenken, müsse man sich an 
die Ausgangslage der Diskussion erinnern, an die »Zeit, in der 
akademisch der Marx der Pariser Manuskripte von 1844 als der 
eigentliche Marx galt, als nicht zuletzt theologisch gerichtete 
anthropologische und existentialistische Marx-Interpretationen 
das Feld beherrschten.«21 Schmidt plädiert für einen anderen 
Weg der Marx-Aneignung. Er argumentiert gegen die damals 
und auch in heutigem Schrifttum immer wieder anzutreffende 
Trennung zwischen frühem und spätem Marx und stellt klar: 
»Von der Position des reifen Marx lässt sich erst ganz die Philo-
sophie der Pariser Manuskripte beurteilen.«22 Der Clou seines 
Zugangs war es, »das Philosophische in Marx nicht nur dort zu 
suchen, wo er sich der traditionellen Sprache der Philosophie 
bedient. Es bot sich an, die ökonomischen Schriften auf philo-
sophische Gehalte hin zu untersuchen.«23 Das so konzipierte 
Buch sei deshalb, so Schmidt im Manuskript des Vorwortes zur 
englischen Ausgabe, »seinerzeit eines der ersten, worin versucht 
wurde, die politisch-ökonomischen Schriften des mittleren und 
reifen Marx, insbesondere Das Kapital und den sogenannten 
Rohentwurf aus den Jahren 1857–1859 (erschienen unter dem 
Titel Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie) für eine 
›philosophische‹ Interpretation des Marxschen Lebenswerks 
heranzuziehen.«24 

21   Gespräch mit Alfred Schmidt, Die Geschichtsphilosophie ist gescheitert 
(Gesprächspartner Matthias Jung und Norbert Seitz). In: Die Neue Gesellschaft, 
Frankfurter Hefte, 38. Jg., Juni 1991, S. 557.
22   Alfred Schmidt, Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx, a. a. O., 
S. 157.
23   Gespräch mit Alfred Schmidt, a. a. O., S. 557.
24   Zit. nach einem mit dem Titel Vorwort zur englischen Ausgabe überschrie-
benem Nachlassmanuskript, Frankfurt am Main, im November 1970, S. 1, ein-
gesehen in: Universitätsbibliothek, a. a. O.



17

Gerade die Arbeit am bis dahin kaum ausgewerteten Rohent-
wurf trug für das Schmidtsche Vorhaben besondere Früchte, war 
mit ihm doch das missing link gefunden zwischen den Positio-
nen der Marxschen Frühschriften und den Gehalten der entwi-
ckelten Kritik der politischen Ökonomie und damit der Nach-
weis erbracht, dass Philosophie und Ökonomiekritik sich nicht 
ausschließen, sondern im Marxschen Gesamtwerk selbst eine 
dialektische Einheit bilden. Helmut Reinicke kommt in seinem 
hier abgedruckten Nachwort zum selben Ergebnis. Er kenn-
zeichnet zudem die beschriebene Schmidtsche Ausrichtung als 
»Hebammenarbeit«, und zwar in folgendem Sinn: Sie »verbin-
det die Kritische Theorie mit den Frühschriften und geht dabei 
verbindlich über jene hinaus. Von der angestammten Frankfur-
terei her kann man sagen, dass er ihr allererst ein marxistisches 
Legitimationspathos schuf.«25 

Wie dem auch sei, es war wohl die hierbei intensiv vorange-
triebene Arbeit an den Quellen, die Schmidt dazu befähigte, 
im Anschluss an seine Dissertation und noch im Verlauf der 
sechziger Jahre weitere instruktive Beiträge zur Marx-Diskus-
sion vorzulegen. So gelang es ihm, einer breiteren Leserschaft 
das Marxsche Ideologieverständnis darzulegen,26 die Arbeit 
an der Rekonstruktion des Marxschen Begriffs der Geschichte 
zu vertiefen,27 um sich gleichzeitig der Weiterentwicklung der 
Erkenntnisfrage zu widmen, wie sie mit dem zentralen Gegen-
stand Marxscher Forschung, der Kritik der politischen Ökono-
mie, gestellt ist. Zudem war Schmidt stets darum bemüht, die 
eigene Position mit andernorts entwickelten Ansätzen – etwa 
der französischen Marx-Auseinandersetzung (Henri Lefèbvre, 
Maurice Merleau-Ponty) – durch eigene Übersetzungen und 
Kommentierungen zu vermitteln, sodass sein Anteil an der 

25   In diesem Band, S. 182.
26   Alfred Schmidt, Ideologie und Anspruch auf Wissenschaftlichkeit. In: Perio-
dikum für wissenschaftlichen Sozialismus, 16.2.1960, München, S. 59–66.
27   Alfred Schmidt, Über Geschichte und Geschichtsschreibung in der materialis-
tischen Dialektik. In: Folgen einer Theorie. Essays über »Das Kapital« von Karl 
Marx, Frankfurt am Main 1967, S. 103–129.



18

Entwicklung jenes spezifisch »westlichen Marxismus« nicht 
gering zu veranschlagen ist.28

Bei aller Perspektivenvielfalt, die Schmidts Untersuchungen 
über den Begriff der Natur bei Marx auszeichnet, lässt sich der 
Kern seines Anliegens so erfassen: Seine Interpretation legt die 
humanistischen Gehalte des genuin Marxschen Materialismus 
frei, der die gesamte Realität relativ auf die Menschen – in der 
Spannung von innerer und äußerer Natur – und ihre Geschichte 
begreift. Insoweit arbeitet Schmidt an nichts weniger als an 
Lösungen für das Problem, wie das Verhältnis des Idealen zum 
Realen geschichtsmaterialistisch – »im Element der Praxis« – 
dialektisch zu begreifen ist. In diesem Sinn kennzeichnet er in 
seiner Einleitung die Intention seiner Schrift denn auch als »den 
Versuch, die wechselseitige Durchdringung von Natur und 
Gesellschaft, wie sie innerhalb der Natur als der beide Momente 
umfassende Realität sich abspielt, in ihren Hauptaspekten 
darzustellen.«29 Die Kategorie der Arbeit als Stoffwechsel von 
Mensch und Natur sowie die auf sie bezogene dialektische Dar-
stellung des Begriffs der Praxis gehören zu diesen Hauptaspekten 
und stecken den Rahmen der Schmidtschen Untersuchung ab. 
Wer sich einen Überblick über die Resultate der so angelegten 
Marx-Auseinandersetzung verschaffen will, sei auf Schmidts 
kleine Skizze verwiesen, die sich in der Textsammlung dieses 
Bandes unter der Überschrift Thesen zum Begriff der Natur bei 
Marx findet.

Es ist Schmidts Eigenart, nicht davor zurückzuscheuen, auch 
bereits gefundene eigene Positionen noch einmal ins Säurebad 
der Kritik zu legen, um sie im Verlauf der Debatten zu präzisie-
ren, hier und da auch begründet zu revidieren. Beispiel dafür 
ist die im 1971 verfassten Postscriptum der Dissertation vorge-
nommene Aufwertung der »Rolle Feuerbachs für die Marxsche 
Entwicklung.«30 Schmidt vermag zu zeigen, »daß gerade der 

28   Leider übersieht dies Perry Anderson in seiner Schrift Über den westlichen 
Marxismus (Frankfurt am Main 1978).
29   Alfred Schmidt, Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx, a. a. O., S. 26.
30   Ebd., S. 225.



19

Begriff ›vermittelnder Praxis‹, den Marx und Engels polemisch 
gegen Feuerbach kehren, diesem selbst außerordentlich viel 
verdankt.«31 Überhaupt gelte es, so Schmidt im Vorwort zur 
vierten Auflage, eine besondere »Asymmetrie« der Darstellung 
des »Marxschen Verständnisses von Wirklichkeit« zu korri-
gieren, weil »das menschliche Natur- und Weltverhältnis fast 
durchweg aus der Perspektive des arbeits- und erkenntnistheo-
retischen Subjekt-Objekt-Schemas« thematisiert, dem »sachli-
chen Gewicht«32 der zweiten Ebene, die die Eigenbestimmtheit 
der Natur pointiert, dagegen entschieden zu wenig Beachtung 
geschenkt worden sei. 

Überhaupt müssten alle Kategorien, die hier ins Spiel treten 
– darauf weist Schmidt an vielen Stellen nachdrücklich hin – 
in ihrem geschichtlich-veränderbaren und deshalb vergängli-
chen Charakter begriffen werden; sie beanspruchen Geltung 
nur so lange, wie die Verhältnisse, die sie bezeichnen, existieren. 
Eben deshalb schlägt Schmidt vor, den Gehalt des Historischen 
Materialismus insgesamt diagnostisch als »Theorie unbewußter 
Strukturen«33 zu begreifen: 

»Geschichte erscheint hier als objektiver, ereignishafter und doch 
gesetzförmiger Prozeß. Indem die Individuen, ausgehend von ihren 
jeweiligen Bedingungen, bewußte Ziele verfolgen, in gesellschaft-
lichen Verkehr miteinander treten, materielle Güter produzieren, 

31   Ebd. Tatsächlich verknüpft Feuerbach schon ganz unmittelbar die – 
erkenntnistheoretische – Frage nach dem gegenständlichen Sein der Dinge 
und Menschen mit der sich vollziehenden Praxis: »Sowenig […] das Wort die 
Sache ist, so wenig ist das gesagte oder gedachte Sein das wirkliche Sein. Entgeg-
net man, bei Hegel sei nicht, wie hier, vom Sein auf den praktischen, sondern 
nur theoretischen Standpunkt die Rede, so ist zu erwidern, daß dieser hier ganz 
am Orte ist. Die Frage vom Sein ist eben eine praktische Frage, eine Frage auf 
Tod und Leben« (Grundsätze der Philosophie der Zukunft (1843), §  28. In: 
Gesammelte Werke, Bd. 9, hrsg. v. Werner Schuffenhauer, bearbeitet von Wolf-
gang Harich, Berlin 1970, S. 308). 
32   Ebd., S. 15 f.
33   Alfred Schmidt, Zum Problem einer marxistischen Historik. In: Willi Oel-
müller (Hrsg.): Wozu noch Geschichte?, München 1977, S. 163.



20

stellen sie gleichzeitig, aber unbewußt – so Marx im berühmten 
Vorwort seiner Schrift von 1859 – ein von ihrem Willen und Zutun 
unabhängiges, sie determinierendes Ganzes von Produktionsver-
hältnissen her. […] Diese unsichtbare, aber zwanghafte Allgegenwart 
sachlicher Produktionsverhältnisse im Leben der Menschen macht 
die eigentliche materialistische Pointe der Marxschen Geschichts-
lehre aus.«34 

In diesem Sinne ist der Marxsche Geschichtsmaterialismus, wie 
Schmidt in seiner Studie zu den geschichtsphilosophischen 
Implikationen Kritischer Theorie darlegt, zu verstehen als eine 
»Theorie auf Widerruf. Er ist kein weltanschauliches Dogma, 
sondern Diagnose eines falschen, aufzuhebenden Zustands.« 
Schmidt unterstreicht: »Wenn es ein Spezifikum der von der 
Frankfurter Schule vertretenen Marx-Interpretation gibt, dann 
ist es der schwere, auf diesem Gedanken lastende Akzent.« In der 
noch folgenden Überlegung, die den »Gedanken« zu präzisieren 
sucht, formuliert Schmidt das eigene Programm, Geschichtsma-
terialismus und Ökonomiekritik eng miteinander zu verknüpfen: 

»Daß der materialistischen Geschichtsauffassung eine selbst his-
torisch nicht nur wandelbare, vergängliche Rolle zukommt, wird 
freilich nur dann deutlich, wenn man ihre Generalthese auf die Pro-
blematik der politischen Ökonomie und ihrer Kritik zurückbezieht. 
In der Determination von Bewußtsein durch gesellschaftliches Sein 
spiegelt sich die Unbeherrschtheit des Wertgesetzes, das die Men-
schen zu seinen Agenten herabsetzt. Künftig dagegen – das poin-
tiert die Kritische Theorie – soll, wie dies schon in Kants Hoffnung 
durchklingt, daß dereinst vernünftige Weltbürger nach einem ver-
abredeten Plan handeln, Bewußtsein über Sein gebieten. In diesem 
Sinn hebt der historische Materialismus sich auf.«35 

Man sieht: Ein angemessenes Verständnis der Schmidtschen 
Beiträge zu einer philosophischen Interpretation des Marxschen 

34   Ebd., S. 160 f.
35   Alfred Schmidt, Die Kritische Theorie als Geschichtsphilosophie, München/
Wien 1976, S. 104 f. 



21

Gesamtwerks setzt voraus, die jeweiligen Perspektiven als Kno-
tenpunkte eines stets historisch situierten, offenen und letztlich 
unabgeschlossen bleibenden – praxisvermittelnden – Erkennt-
nisprozesses zu begreifen. 

Folgen kritischen Philosophierens. 
Eine kurze Reminiszenz

Vielleicht waren es genau diese Offenheit, die Bereitschaft zur 
Veränderung im eigenen Prozess der Erkenntnissuche und 
zugleich die Unbedingtheit des Willens zur Wahrheit, die 
Schmidts Wirkung auch auf kritische Zeitgenossen und auf die 
nachkommende aufbegehrende Generation in bewegten Zeiten 
ausmachten. Der von Helmut Reinicke verfasste Beitrag gibt 
darüber Aufschluss: Er bildet Atmosphäre und Diskussionslage 
der sechziger Jahre anschaulich ab, zeigt die Verknüpfung der 
von Schmidt in diesem Zeitraum angebotenen Seminare sowie 
der aus ihnen hervorgehenden Schriften – ob zu Feuerbach, 
Nietzsche oder eben zu Marx – mit der theoretischen Organisie-
rung einer Neuen Linken und identifiziert etwa Rudi Dutschke 
als intensiver Leser des Schmidtschen Naturbuchs.

Reinickes Darstellung zufolge – und hier spricht ein unmit-
telbarer früher Weggefährte – »hat AS bereits 1962 die Stoß-
richtung der weiteren theoretischen Arbeit der hauptsächlich 
philosophisch-soziologischen Linken zur Ökonomiekritik vor
weggenommen«.36 Dabei ging es keineswegs nur um Anleitung 
zur angemessenen Lektüre. Die Zentralstellung des Marxschen 
Begriffs der Praxis, wie er sich in den Thesen über Feuerbach 
herauskristallisierte und bei Schmidt schon im Naturbuch sel-
ber als produktive Erkenntniskraft begriffen wurde, und ganz 
besonders das mit Feuerbach verfochtene Postulat einer »eman-
zipatorischen Sinnlichkeit«, das sich mit Marcuses Vorstellung 
einer »neuen Sensibilität« unschwer verbinden ließ, trafen 
Nervenpunkte der Auseinandersetzung einer Generation, die 

36   In diesem Band, S. 183.



22

ihre Identitätssuche neu zu organisieren antrat und dabei den 
Bruch mit den vorangegangenen riskierte, auf der Suche nach 
Befreiung von Fremdzwängen und nach Chancen für die Ent-
faltung humaner Phantasie im – so Schmidt in einer späteren 
Arbeit über Marcuse – »Horizont einer libidinösen, Trieb und 
Vernunft versöhnenden Kultur«.37 

Dass gerade in dieser Hinsicht marxistisches Gedankengut 
an seine Grenzen stieß und die Emanzipationsidee zu verfehlen 
Gefahr lief, hat Schmidt nie überspielt, im Gegenteil: »Soweit 
der traditionelle Marxismus«, vermerkt er in seiner Feuerbach-
Schrift, »die naturale Basis des angestrebten Wandels gegenüber 
seiner technisch-ökonomischen unterschätzt, ja ignoriert, verfällt 
auch er der Kritik; er betont die Notwendigkeit, die Massen poli-
tisch aufzuklären, ohne sich um diejenige Sphäre zu kümmern, 
worin die Menschen ihre Welt und ihresgleichen am unmittel-
barsten erfahren: in Ihrer Bedürfnis – und Triebstruktur.«38 – 
Sätze, die auch Herbert Marcuse so hätte formulieren können. 

Tatsächlich kommt Schmidt ein Vierteljahrhundert später 
noch einmal auf dessen Intentionen zu sprechen, nicht ohne 
Bezüge zur Marx-Rezeption herzustellen: 

»Die neue Sinnlichkeit vermittelte die Idee der Weltveränderung 
mit dem Drang des Individuums nach Glück und Freiheit. […] 
Indem Marcuse diese unmittelbar beobachtbare Praxis der Pro-
testgruppen auf ihren philosophischen Begriff brachte, entwarf 
er – unter Rekurs auf die Pariser Manuskripte des jungen Marx – 
eine zeitgeschichtlich situierte Anthropologie, die den schulmäßig 
erstarrten Marxismus in einem wichtigen Punkt ergänzte.«39 

37   Alfred Schmidt, Einleitende Studie. Herbert Marcuses politische Dechiffrie-
rung der Psychoanalyse, a. a. O., S. 72.
38   Alfred Schmidt, Emanzipatorische Sinnlichkeit. Ludwig Feuerbachs anthro-
pologischer Materialismus, München 1973, S. 60.
39   Alfred Schmidt, Philosophische Aspekte der 68er Studentenrevolte. Ergän-
zende Überlegungen zu Hilmar Hoffmanns kulturpolitischer Analyse. In: Hil-
mar Hoffman/Heinrich Klotz (Hrsg.), Die Kultur unseres Jahrhunderts 1970–
1990. Ein Econ-Epochenbuch, Düsseldorf/Wien/New York 1990, S.  55–67, 
hier S. 58.



23

Dieser Punkt betrifft die Tiefendimension der Idee der Emanzi-
pation. Schmidt rekonstruiert sie im Sinne Marcuses so: 

»Die Tiefe der Rebellion zeugt davon, in welchem Maße die bis-
herige Gesellschaft nicht nur die allgemeine Wahrnehmungswelt 
und die Funktionsweise der Sinnesorgane, sondern auch, biologisch 
gesprochen, den ›Stoffwechsel zwischen dem Organismus und 
seiner Umwelt‹ geprägt hatte. Der Bruch mit dem Bestehenden 
konnte nur von Menschen vollzogen werden, die ›physiologisch 
und psychologisch‹ fähig waren, die Dinge und sich selbst anders 
als bisher ›zu erfahren‹. Er schloß eine ›Revolution der Wahr-
nehmung‹ ein, die – den sozialen Wandel begleitend – eine neue 
›Umwelt‹ hervorbrachte. Das (die Sinne wie die Kunst betref-
fende) ›Ästhetische‹ stellt sich Marcuse dar ›als mögliche Form 
einer freien Gesellschaft‹, jedoch unter geschichtlichen Umständen, 
deren Zwiespältigkeit ihm nur zu bewußt war.«40 

Helmut Reinicke, der in Zusammenarbeit mit Schmidt für die 
Übersetzung von Marcuses Schrift »Versuch über Befreiung« 
sorgte, blickt in seinem Buch über Rudi Dutschke. Aufrecht gehen, 
1968 und der libertäre Kommunismus auf die bewegten Zeiten, 
in denen das Ringen um das angemessene Verhältnis von Theorie 
und Praxis existentielle Form anzunehmen schien, so zurück: 

»Der Flug war nur kurz. Dennoch hat die Revolte der sechziger 
Jahre in Deutschland – neben den Versuchen alternativer Lebens-
formen, der Frauenbewegung, der Wehrdienstverweigerung, den 
Solidaritätsmanifestationen für die Dritte Welt usw. – die Elemente 
künftiger Theorie und Praxis formuliert. Sie hat die Notwendigkeit 
einer proletarischen Revolution in Frage gestellt und ein Bedürfnis 
nach Befreiung in Aktionen umgesetzt. Sie hat Ökonomiekritik und 
Philosophie vereint. Schließlich hat sie gezeigt, dass die Welt nicht 
das ist, was der Fall ist.«41

40   Ebd.
41   Helmut Reinicke, Rudi Dutschke. Aufrecht gehen, 1968 und der libertäre 
Kommunismus. In: Bibliothek des Widerstands, Bd. 12, hrsg. v. Willi Baer und 
Karl-Heinz-Dellwo, S. 210. Seine eigene Sicht der Sechziger Jahre hat Schmidt 



24

Das »Materialistische« der Marxschen Theorie

Worin besteht nun eigentlich in philosophischer Perspektive 
das Besondere der Schmidtschen Beiträge zu Marx? Wodurch 
gewinnt Schmidts Marx-Auseinandersetzung ihr eigenes unver-
wechselbares Profil? Die Abkehr von weltanschaulicher Dogma-
tik sowjetmarxistischer Prägung und das Plädoyer, Marx in den 
Horizont des realen Humanismus zu rücken, teilt Schmidt mit 
weiteren Repräsentanten des »westlichen Marxismus«. Auch 
mit seinem Begreifen der Marxschen Kategorien als geschichtlich 
variierende Momente bestimmter Negation auf jeweils konkretem 
geschichtlichen Stand steht Schmidt nicht allein; ebenso wenig 
wie in der Hochschätzung der Bedeutung des Praxisbegriffs als 
Fundament der Erkenntnis und Kriterium der Wahrheit. Auch 
hier hat Schmidt genügend Vorläufer und Mitstreiter sowohl im 
eigenen Land als auch im weiteren Umfeld des westlichen Mar-
xismus. Vieles spricht dafür, dass das Spezifische der Schmidt-
schen Marx-Interpretation in der Suchbewegung enthalten ist, 
die sich um die Frage zentriert, was mit dem »Materialistischen 
der Marxschen Theorie« eigentlich gemeint ist. Sie nämlich hat 
ihn dazu veranlasst, einen – wie er selbst bekundet – »besonders 
charakteristischen Schnitt durch das Marxsche Werk«42 vorzu-
nehmen, ein Schnitt, mit dem es ihm gelang, die in diesem Werk 
enthaltene Dimension der »Wirklichkeit als Mosaik von Natur 
und Geschichte«43 als neu zu durchdenkende Ausgangsposition 
und besondere Problemkonstellation herauszupräparieren. Ein 
folgenschwerer Schnitt, dem man die mit ihm eingehandelten 
Schwierigkeiten nicht auf dem ersten Blick ansieht. 

– mit Verweisen auf Herbert Marcuse und Rudi Dutschke – auseinandergelegt 
in: Philosophische Aspekte der 68er Studentenrevolte, a. a. O.
42   Gespräch mit Alfred Schmidt, Die Geschichtsphilosophie ist gescheitert, 
a. a. O., S. 557.
43   Diese Formulierung taucht auf in seinen (hier auf Marx bezogenen) Vorle-
sungen zur Geschichte des Materialismus aus dem Sommersemester 2009, die 
im Nachlass aufbewahrt sind. Vgl. auch das Nachwort von Michael Jeske. In: 
Alfred Schmidt, Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx, a. a. O., S. 237.



25

Denn eigentlich versucht Schmidt zunächst ja nur auszubuch-
stabieren, was Marx und Engels im Feuerbachkapitel der Deut-
schen Ideologie als Fundament geschichtsmaterialistischer For-
schung in bekannter Formulierung so ausgemacht haben: 

»Die Geschichte kann von zwei Seiten aus betrachtet, in die 
Geschichte der Natur und die Geschichte der Menschen abgeteilt 
werden. Beide Seiten sind indes nicht zu trennen; solange Menschen 
existieren, bedingen sich Geschichte der Natur und Geschichte der 
Menschen gegenseitig.«44 

Schmidt nimmt diese Bestimmung ungemein ernst und stellt sich 
der mit ihr einhergehenden Schwierigkeit, eigenbestimmt-natu-
rale und geschichtlich-gesellschaftliche Praxis in ihrer Identität 
und Nichtidentität zu begreifen, d. h., die Ebenen der Verschrän-
kung beider Sphären wahrzunehmen in ihren wechselseitigen 
Wirkungsmomenten, aber eben auch in ihren nicht aufeinander 
reduzierbaren, sich gegenseitig abstoßenden Elementen. 

Die konsequente Fortsetzung dieses Marxschen Grund
gedankens, in den das Thema der Subjektivität in der Perspektive 
Freudscher Erkenntnis bereits einbezogen ist, kann in Schmidts 
Sicht deshalb nur lauten: 

»Naturales und Historisches sind im Menschen unentwirrbar 
durcheinander vermittelt – derart freilich, daß das Naturale inner-
halb dieser Vermittlungen, in die es letztlich unauflösbar ist, sich 
stets aufs neue durchsetzt.«45 

Dieser zentrale Gedanke der Schmidtschen Marx-Interpretation 
verlangt nach weiterer Veranschaulichung, und es ist spannend 
mitzuverfolgen, wie der an der Dialektik von Hegel und Marx 

44   Karl Marx/Friedrich Engels, Die deutsche Ideologie, a. a. O., S. 18.
45   Alfred Schmidt/Bernard Görlich, Materialismus und Subjektivität. Aspekte 
ihres Verhältnisses in der gegenwärtigen Diskussion. Ein Gespräch. In: Dies., Phi-
losophie nach Freud. Das Vermächtnis eines geistigen Naturforschers, Lüneburg 
1995, S. 58. Teil-Wiederabdruck in diesem Band.



26

nun wirklich intensiv geschulte Philosoph zögert, sein Erkennt-
nisinstrument in dieser Frage der Verhältnisbestimmung von 
Naturalem und Geschichtlichem wie gewohnt zur Geltung zu 
bringen, wie vorsichtig er es nun handhabt. Tatsächlich vermag 
andernorts ja auch dialektisches Denken in sich aufzulösen, zu til-
gen, was sich dem Denken widersetzt, um damit in die Sackgasse 
einer verkürzten, einseitigen Sicht jenes Verhältnisses zu geraten, 
sei es in die Position eines Kulturismus, für den der Natur- und 
Leib-Standpunkt einfach nur Ballast ist, den es zu entsorgen gelte, 
sei es in die eines kruden Naturalismus, der sich in seinen Aussa-
gen abgelöst darstellt von Gesellschaft, Kultur und Geschichte – 
Schmidt weiß die Akzente anders zu setzen und folgt auch hierin 
Marx: Eine Stelle aus dem Kapital heranziehend, macht er auf 
einen »Verstoß« Marxens gegenüber der »Dialektik von Allge-
meinem und Besonderem« aufmerksam; Marx musste so vorge-
hen, interpretiert Schmidt, »weil es ihm widerstrebt, die Kate-
gorie des Materialismus durchgängig mit denen der Dialektik zu 
identifizieren.«46 Der entscheidende Grund hierfür: 

»Die völlig durchgeführte Dialektik von Besonderem und All-
gemeinem brächte Natur: das Widerspenstige, nicht restlos auf 
›Vermittlungen‹ zu Bringende, zum Verschwinden. Indem Marx 
die – in Nietzsches Sprache – nicht ›festgestellte‹, allgemeine Men-
schennatur von ihrer vorliegenden Gestalt unterscheidet, gewinnt 
sein materialistischer Vorbehalt eine politische Note. Die orthodox 
verfochtene These, alle Kategorien des Materialismus seien zugleich 
solche der Dialektik, lässt sich wohl – zumindest in dieser Verbind-
lichkeit – nicht halten. Hier wie anderswo im Marxschen Werk 
schlägt der Materialismus der Dialektik ein Schnippchen.«47 

Das heißt nun aber: 

»Marx vertritt letztinstanzlich den Primat der Natur gegenüber 
Geist und Gesellschaft. […] Bei aller geschichtlich wechselnden, 

46   Ebd., S. 44.
47   Ebd., S. 30.



27

von Marx keineswegs vernachlässigten Formbestimmtheit des Stoff-
wechsels setzt sich dessen Inhalt immer wieder durch. Der eiserne 
Zwang zur Produktion und Reproduktion menschlichen Lebens, 
der die Geschichte definiert, gemahnt kaum zufällig an die sturen 
Kreisläufe der Natur. Daß der historische Wandel von Subjekt und 
Objekt auf natürliche Grenze stößt, wird freilich von Marx niemals 
in apologetischer Absicht vorgetragen. Halten wir fest: Natur ist 
ein negatives, unaufhebbares Ontologicum. Stets aufs neue erweist 
sie sich als antidialektisch-statisches Element, das sich jedoch nur 
innerhalb und vermittels der historischen Dialektik als solches 
bestimmen läßt.«48 

Dabei gilt es, auf das Erkenntnisproblem der Verhältnisbestim-
mung bezogen, zu beachten:

»Der Widerspruch, dass die Natur dasjenige ist, woran kein 
menschlicher Maßstab angelegt werden darf und was zugleich nur 
über unausrottbar anthropomorphe Kategorien angeeignet wird, 
muss, mit Hegel zu reden, ›ausgehalten‹ werden. […] Alle Erkennt-
nis übersetzt und interpretiert die Natur, ›vermenschlicht‹ sie. […] 
Die Natur, wie sie an sich sein mag, und die Natur als Gegenstand 
der Forschung sind nicht identisch.«49 

Im Marxschen Verständnis ist es allein die Naturstoff-vermittelte 
Arbeit, die einen Zugang zu ihr ermöglicht. Das heißt: Der Welt-
entwurf des in seiner jeweiligen historischen Epoche sinnlich 
tätigen Menschen ist durch tätige Sinnlichkeit vermittelt.

»Wie Sinnlichkeit und Verstand, Anschauung und Begriff sich 
zueinander verhalten, läßt sich nicht ein für alle Mal fixieren, son-
dern bleibt dem konkreten Gang der Geschichte überlassen. Die 
gesellschaftliche Praxis, ein überindividuelles Subjekt, stiftet jeweils 
die Einheit der Erkenntnismomente und vermittelt ihren Übergang 

48   Ebd., S. 44.
49   Alfred Schmidt, Einleitung. Für eine neue Lektüre Feuerbachs. In: Ludwig 
Feuerbach, Anthropologischer Materialismus. Ausgewählte Schriften I, hrsg. v. 
Alfred Schmidt, Frankfurt am Main 1967, S. 22 f. 



28

ineinander. Sie ist das Kriterium der Wahrheit. Erkenntnistheoreti-
scher Realismus und Subjektivismus werden im Arbeitsprozeß mit-
einander versöhnt.«50 

Eben deshalb kommt es erkenntnistheoretisch darauf an, »in 
den Begriff der bewusstseinsunabhängigen und objektiven 
Wirklichkeit die menschliche Praxis aufzunehmen, das, was wir 
die sinnliche Welt nennen.«51 

Tatsächlich geht es Schmidt um das Fundament eines nicht 
reduktionistisch begrenzten und nicht essentialistisch vorent-
schiedenen Begriffs von Materialität, der belanglos würde, ließe 
er sich nicht vom – Natürlichkeit und Sozialität vermitteln-
den – Kriterium der Praxis inwendig bestimmen: ein Begriff 
der Materialität, der in unterschiedlichen Konstellationen, die 
Geschichte des Materialismus betreffend, unterschiedliche Kon-
turen gewinnt und je besondere Erkenntnisfunktionen gene-
riert: der bei den Vorsokratikern mit anderen Sinn gefüllt wird 
als bei Aristoteles, bei Hobbes mit einem anderen Stellenwert 
versehen wird als bei Spinoza und Goethe,52 in Positionen der 
Aufklärungsphilosophie einen anderen Bedeutungshorizont be- 
zeichnet als bei den »Philosophen der Leiblichkeit« Schopen-
hauer, Feuerbach, Nietzsche oder Freud, in der Gegenwart bei 
Bloch andere Akzentuierungen erfährt als in der authentischen 
Kritischen Theorie Alfred Schmidts. Dessen Leistung aber ist es, 
sich darum bemüht zu haben, mit allen genannten Positionen im 
offenen Dialog zu bleiben und die in diesem Dialog gewonnenen 

50   Zit. nach einem Digitalisat eines maschinengeschriebenen Typoskript aus 
dem Nachlass Alfred Schmidts, eingesehen in: Universitätsbibliothek J. C. Sen-
ckenberg. Archivzentrum, Bestandssignatur Na 62.
51   Alfred Schmidt, Die kritische Theorie als materialistische Erkenntnistheorie, 
unkorrigiertes Manuskript aus dem Nachlass, eingesehen in: Universitätsbib-
liothek J. C. Senckenberg. Archivzentrum, Bestandssignatur Na 62.
52   Vgl. hierzu: Alfred Schmidt, Der »naturforschende Pantheist«. Die Rezep-
tion Spinozas und seiner romantischen Wirkungsgeschichte im Werk Goethes. 
In: Anne Bohnenkamp (Hrsg.), Jahrbuch des freien deutschen Hochstifts 2010, 
S. 103–134. Siehe auch: Ders., Goethes herrlich leuchtende Natur. Philosophi-
sche Studie zur deutschen Spätaufklärung, München 1984.



29

Einsichten mit der Marx-Interpretation zu vermitteln. Eben dar-
aus resultiert der Reichtum an Einsichten und die Breite und 
Tiefe neuer Assoziationen, die die Marx-Diskussion zu berei-
chern und – in bestimmten gesellschaftlich brisanten Fragen: 
hierfür steht die Idee des ökologischen Materialismus – auf ein 
neues, zumindest so bisher nicht bedachtes Fundament zu stel-
len vermögen. 

Mit den bisher dargestellten Überlegungen ist das Erkennt-
nisproblem von der Objekt-Seite her in den Blick genommen; 
noch nicht zureichend erschlossen erscheint dagegen die Ebene 
der Qualität und Eigendynamik subjektiver Prozesse, die für die 
Formulierung einer tragfähigen und brauchbaren materialisti-
schen Erkenntnistheorie von ebenso ausschlaggebender Bedeu-
tung ist. Den Zusammenhang beider Erkenntnisperspektiven hat 
Schmidt bereits in seinem Naturbuch in kritisch-diagnostischer 
Hinsicht so auf den Begriff gebracht: 

»Es gehört wesentlich zu der als organisierter Herrschaft fortschrei-
tenden Zivilisation, daß die zu bloßem Material menschlicher Zwe-
cke herabgewürdigte Natur dadurch sich an den Menschen rächt, 
daß diese ihre Herrschaft nur mit stets sich mehrender Unterdrü-
ckung ihrer eigenen Natur erkaufen können.«53 

Aufschlussreich erscheint der Bezug auf Freud in den nun unmit-
telbar folgenden Sätzen, verrät er doch, wie Schmidt sich in der 
Frage nach dem Subjekt neu zu orientieren sucht: 

»Die Entzweiung von Natur und Mensch in der Arbeit spiegelt in 
der Unversöhnbarkeit von Lust- und Realitätsprinzip sich wider. 
Wobei jedoch die Einsicht, ›daß jede Kultur auf Arbeitszwang und 
Triebverzicht beruht‹, Freud trotz aller psychologisch begründet 
Skepsis gegenüber dem Sozialismus in letzter Instanz sowenig wie 
Marx dazu verhält, der Resignation das Feld zu überlassen. Die 
geheime Utopie der Psychoanalyse, wie sie etwa in der Schrift ›Die 

53   Alfred Schmidt, Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx, a. a. O., 
S. 159.



30

Zukunft einer Illusion‹ sich andeutet, ist im Grunde die Marxsche 
von ›innen gesehen‹: Es wird entscheidend, ob und inwieweit es 
gelingt, die Last der den Menschen auferlegten Triebopfer zu verrin-
gern, sie mit den notwendig verbleibenden zu versöhnen und dafür 
zu entschädigen.«54 

Gewiss, auch die »geheime Utopie«, die Schmidt hier aus der 
Verbindung von Marx und Freud konstruiert, ist eine bestimmte 
Negation; der Naturbezug in ihr enthält »kein positives meta-
physisches Prinzip«.55 Wohl aber drängt er zur Frage der Sub-
jektivität, die Schmidt nun über den Rahmen der Marxschen 
Theoretik hinauszugehen zwingt.56 

Aber auch hinsichtlich dieser neuen Aufgabenstellung galt 
es zunächst, das Terrain zu bereinigen. So sah sich Schmidt in 
der Debatte um Voraussetzungen materialistischer Erkenntnis-
theorie vor die Aufgabe gestellt, Hindernisse aus dem Weg zu 
räumen, formelhafte Bescheide, wie sie in Konzepten der kodi-
fizierten weltanschaulich geprägten Widerspiegelungstheorien 
enthalten sind. Schmidt nimmt hiervon begründet Abstand, 
um im Gegenzug zwei Aufgabenfelder intensiv ins Visier zu 
nehmen: Zum einen geht es ihm darum, die von Marx erreich-
ten Positionen mit Denkmotiven gerade auch der idealistischen 
Philosophie zu konfrontieren, die in der Theoriebewegung zwi-
schen Kant und Hegel – und im Anschluss Fichte – die Frage 
der Subjektivität ja zu ihrem besonderen Gegenstandsbereich 
gemacht hatte. Und zum anderen bzw. gleichzeitig zielt der 
Geschichtsschreiber des philosophischen Materialismus dar-
auf ab, im Anschluss an Darwin, Feuerbach, Positionen des 
naturwissenschaftlichen Materialismus und der Entdeckung  
des Leibes (matérialisme médical)57 bis hin zu den subjekt- 

54   Ebd., S. 159 f.
55   Ebd., S. 160.
56   Vgl. dazu: Alfred Schmidt und Bernard Görlich im Gespräch, Materialis-
mus und Subjektivität, a. a. O., S. 10–112. 
57   Vgl. hierzu eine der letzten Arbeiten Alfred Schmidts, Von den philosophi-
schen Ärzten des 18. Jahrhunderts zu Feuerbach, Schopenhauer und Nietzsche. 



31

zentrierten Kritikern der Bewusstseinsphilosophie – Schopen-
hauer, Nietzsche und Freud – Bausteine zur Formulierung jener 
nichtsubjektivistischen Theorie der Subjektivität zusammen-
zutragen, die zum Paradigma einer materialistischen Konstitu-
tions- und Erkenntnislehre ausgebaut werden sollte. 

Die Implikationen dieser Forschungen können hier nicht 
mehr auseinandergelegt werden; nur auf einen Aspekt ist noch 
einzugehen, weil er den Horizont in der Frage nach dem Mate-
rialistischen der Marxschen Theorie zu erweitern vermag: »Wer 
zum historischen Materialismus übergeht«, gibt Schmidt zu 
bedenken, 

»ist damit keineswegs der Probleme enthoben, die sich aus der Leib-
lichkeit des Menschen ergeben. Marxens Akzentuierung von Gesell-
schaft und Geschichte war Hegel gegenüber materialistisch. Wird 
sie aber vorgetragen unter Abstraktion von Realitäten des Bios, so 
nimmt sie leicht idealistische Züge an. Man muß deshalb darauf 
achten, daß sich nicht in die Funktion der Marxschen Kategorien 
der alte Idealismus wieder einschleicht. Wird die leibliche Materiali-
tät vernachlässigt, so bleibt der Begriff des Materialismus insgesamt 
unterbestimmt.«58 

Aufzuspüren ist hier das anfangs bereits bedachte Paradoxon 
materialistischer Philosophie, dass sie das Denken mit Proble-
men konfrontiert, die sich im Medium des Denkens nicht lösen 
lassen. Schmidt zögert deshalb nicht, im Zuge seiner Konstruk-
tion eines kritischen Materialismus einen Wechsel der Ebenen 
vorzunehmen und sowohl die leibzentrierte Willensmetaphy-
sik Schopenhauers eingehend zu rekonstruieren als auch die 
Metapsychologie bzw. Trieblehre Freuds intensiv zu studieren, 
um das Aufklärungspotenzial der beiden Konzeptionen aus-
zuloten und von seinen eigenen Prämissen aus miteinander in 

In: Michael Jeske/Matthias Koßler (Hrsg.), Philosophie des Leibes. Die Anfänge 
bei Schopenhauer und Feuerbach, Würzburg 2012, S. 11–57. 
58   Alfred Schmidt und Bernard Görlich im Gespräch, Materialismus und 
Subjektivität, a. a. O., S. 53.



32

Beziehung zu setzen.59 Die Frage, was dies mit Marx und dem 
Materialistischen seiner Theorie zu tun hat, ist sicher nicht fehl 
am Platz. 

Alfred Schmidt ist uns die Antwort nicht schuldig geblieben, 
denn er hat uns diese Lehre erteilt: Ein Materialismus, der etwas 
taugt, ist in sich reflektiert, ohne dem Spielraum assoziativer 
Fantasie abzuschwören. Er bedient sich bald der genetisch-kri-
tischen, bald der immanent-kritischen Methode und kann hier-
bei noch immer Orientierung finden an der Art und Weise, wie 
Marx seinen Erkenntnisgegenstand fasst und durchdringt. Kei-
nesfalls muss er sich in der Verachtung des kognitiven Vermö-
gens der menschlichen Gattung profilieren; entschieden aber 
erforscht er die geschichtliche Gewordenheit unseres Erkennt-
nisapparats und hierfür ist die von Marx entwickelte Vorstel-
lung eines sinnlich-tätigen Stoffwechsels zwischen Mensch und 
Natur das nach wie vor gültige, wegweisende Paradigma. Und 
weiterhin: Bekanntlich ist »Bewusstsein« kein Apriori der 
Erkenntnis, sondern – in objektiver Hinsicht, wie aufgewiesen 
– selbst bedingt durch den jeweiligen Stand der gesellschaftli-
chen Arbeit, Niederschlag generationenübergreifender Praxis. 
Das ebenfalls von Marx apostrophierte »enorme Bewußtsein« 
wäre eine leere Hülse, eine schlechte Abstraktion, ließe es sich 
nicht auch begreifen als das mögliche Resultat jener sinnlich-
tätigen Praxisauseinandersetzung, als Produkt einer – durch 
sinnliche Wahrnehmung, lebenspraktische Erfahrung und Tat-
handlung geprägten – Entwicklung; konkret und auf das Bil-
dungsgeschehen individueller Subjektivität und die Formierung 
des Selbst-Bewusstseins bezogen: als Produkt eines psycho-
physischen Prozesses, der sich, leiblich konturiert, am sozio-
historischen Ort, in lebenspraktischen Interaktionen abspielt; 
das subjektive Erleben und Verhalten konstituierend im Sinne 

59   Vgl. Alfred Schmid, Von der Willensmetaphysik zur Metapsychologie. Scho-
penhauer und Freud. In: Ders., Tugend und Weltlauf. Vorträge und Aufsätze 
über die Philosophie Schopenhauers (1960–2003), Frankfurt am Main 2004, 
S. 317–427.



33

der leiblich-affektiven Besetzung der Welt, die ihrer bewussten 
Erfassung vorausgeht.60

Bei alledem geht es nicht etwa nur um den Aspekt des Eudä-
monismus innerhalb der Materialismus-Idee, vielmehr rückt die 
von Schmidt Feuerbach zugeschriebene Einsicht in die »Ambi-
valenz der Natur im Subjekt« in den Blick: »Die Sinnlichkeit«, 
zitiert Schmidt Feuerbach, ihn hier im Vorfeld Freuds situierend, 
»ist die Quelle der Lust, aber sie ist auch die Quelle der Schmer-
zen, der Leiden, der Krankheit, der besten Gegenmittel gegen 
die ausgelassene Lust.«61 Schmidt ist klar: Die Erschließung der 
Erkenntnisproblematik in geschichtsmaterialistischer Perspek-
tive muss die Ebene leiblicher Praxis erreichen, die gegenüber 
Denkakten widerständig bleibt und nicht ins Erkennen hinein 
auflösbar ist. Denn in der Leiblichkeit des Menschen finden Dif-
ferenz und Übereinstimmung mit der Welt ihren Niederschlag, 
manifestieren sich Glücksverlangen und Leiderfahrung. In die-
sem Sinn erinnert Schmidt an die eben auch schon von Feuer-
bach formulierte Einsicht, dass die »Pathologie vor allem […] 
die Heimat und Quelle des Materialismus« ist,62 um an anderer 
Stelle dieses spezifische Materialismus-Verständnis noch so zu 
kommentieren:

60   Diese Annahmen gehen zurück auf Einsichten der von Alfred Lorenzer 
begründeten »materialistischen Sozialisationstheorie«, die den Erkenntnisge-
genstand der Freudschen Psychoanalyse metatheoretisch – und hierbei gestützt 
auch auf Prämissen des Schmidtschen Kritischen Materialismus – rekonstru-
ierte. Vgl. hierzu: Alfred Lorenzer, Zu Begründung einer materialistischen Sozi-
alisationstheorie, Frankfurt am Main 1972; vgl. auch: Alfred Lorenzer/Bernard 
Görlich, Die Sozialität der Natur und die Natürlichkeit des Sozialen. Zur Inter-
pretation der psychoanalytischen Erfahrung jenseits von Biologismus und Sozio-
logismus. Ein Gespräch. In: Dies., Der Stachel Freud. Beiträge zur Kulturismus-
Kritik, Lüneburg 1994, S. 98–150.
61   Alfred Schmidt und Bernard Görlich im Gespräch, Materialismus und 
Subjektivität, a. a. O., S. 54.
62   Ludwig Feuerbach, Gesammelte Werke, Bd.  11, hrsg. v. Werner Schuffen-
hauer, bearbeitet von Wolfgang Harich, Berlin 1982, S. 125.



34

»Vielleicht wird von den Materialisten der Mensch als ein hinfäl-
liges, überaus bedingtes Stück der Dingwelt ernster genommen als 
in den idealistischen Konzeptionen. Eine Hinfälligkeit und Bedürf-
tigkeit, die vom Materialismus aufrichtiger, wohl auch demütiger 
ausgesprochen wird als in jenen Theorien, die den Menschen zwar 
als erhabenes Geistwesen bestimmen, sich in der Praxis jedoch nicht 
selten zur Rechtfertigung geistloser, unterdrückender Zustände 
hergeben.«63 

Keine Frage, ein Materialismus, der von dieser existentiellen, die 
Frage von Vergänglichkeit und Tod einbeschließenden Dimen-
sion keine Notiz nimmt, ist vom Schmidtschen Verständnis, 
von seiner Durchdringung der Materialismus-Problematik qua-
litativ deutlich zu unterscheiden. »Wir verstehen einen philo-
sophischen Autor erst dann recht«, vermochte Schmidt seine 
Zuhörer und Gesprächspartner zu belehren, »wenn wir wissen, 
gegen wen oder was dieser sich wendet.« Der Leser kann nun 
in Auseinandersetzung mit den Texten die Probe aufs Exempel 
machen. Die Herausgeber plädieren dafür: Es gibt allen Grund, 
in der gegenwärtigen und zukünftigen Debatte um Marx Orien-
tierung an und in den von Alfred Schmidt erarbeiteten Perspek-
tiven zu suchen.64 

Zu den Texten von Alfred Schmidt in diesem Band 

Die hier vorgelegte Textsammlung dokumentiert wesentli-
che Etappen der über Jahrzehnte sich erstreckenden Alfred 
Schmidtschen Auseinandersetzung mit dem Marxschen Werk. 
Der als eine Art Vorwort zu verstehende Beitrag gibt einen 

63   Werner Post, Alfred Schmidt, Was ist Materialismus? Zur Einleitung in 
Philosophie, a. a. O., S. 11.
64   Voraussetzung hierfür ist die Bearbeitung des umfangreichen Nachlas-
ses, in dem u. a. die von Schmidt sorgfältig für die Nachwelt dokumentierten 
Vorlesungen zur Geschichte des philosophischen Materialismus »in Frieden 
ruhen«, wo sie doch »an den Schlaf der Welt rühren« könnten. 



35

ersten Überblick über die Motive der spezifisch Schmidtschen 
Marx-Interpretation: Verfasst aus Anlass des 100. Todestages 
von Marx, kann Schmidt hier eine Art Bilanz ziehen über seine 
bereits über zweieinhalb Jahrzehnte sich erstreckende Arbeit an 
den Quellen wie über die Stoßrichtung seiner engagierten Ein-
griffe in die internationale Marx-Debatte. Ebenfalls die Form 
eines Überblicks hat der an den Anfang des Hauptteils gerückte 
Aufriss Thesen zum Begriff der Natur bei Marx. Schmidt gelingt 
es hier, auf nur knappem Raum die Essentials zusammenzustel-
len, die aus seiner komplexen, in der Dissertation breit ausein-
andergelegten Forschung über die Grundlagen des Marxschen 
Materialismus resultieren. »Die gesellschaftliche Vermittlung 
der Natur« – heißt es hier programmatisch – »darf nicht darü-
ber hinwegtäuschen, daß die Gesellschaft auch natürlich vermit-
telt ist.« 

Der Aufsatz Zum Erkenntnisbegriff der Kritik der politischen 
Ökonomie, Schmidts Referat zum Frankfurter Kolloquium 1967 
Kritik der Politischen Ökonomie heute. 100 Jahre »Kapital« 
enthält wichtige Hinweise zur »Methode der Marx-Interpreta-
tion« und führt in Rekonstruktion der von Marx vorgenomme-
nen Verhältnisbestimmung von Erkenntnisgegenstand (Nicht-
Identität von Erscheinung und Wesen) und Verfahren (hier die 
besondere Beziehung von »Forschung« und »Darstellung« 
herausarbeitend) vor Augen, wie die schon von Herbert Marcuse 
in den dreißiger Jahren formulierte Einsicht umgesetzt werden 
und weitere Früchte tragen kann: »daß die revolutionäre Kritik 
der politischen Ökonomie in sich selbst philosophisch fundiert 
ist, wie andererseits die sie fundierende Philosophie schon die 
revolutionäre Praxis in sich trägt. Die Theorie ist in sich selbst 
eine praktische; die Praxis steht nicht nur und erst am Ende, son-
dern schon am Anfang der Theorie, ohne daß dadurch ein der 
Theorie fremder und äußerlicher Boden betreten wäre.«65

65   Herbert Marcuse, Neue Quellen des Historischen Materialismus, a. a. O., 
S. 7.



36

Der Vortrag zum Wissenschaftsbegriff von Marx in der gegen-
wärtigen Diskussion aus dem Jahre 1970 vertieft diese Spur 
und belegt das anhaltende spezifisch Schmidtsche Interesse an 
erkenntnistheoretischen Fragen, die sich im Horizont eines phi-
losophischen Materialismus stellen und den Antwort Suchenden 
dazu anhalten, immer wieder aus den Begrenzungen der inner-
marxistischen Debatten herauszutreten. So geht es Schmidt hier 
darum, »die eigenartige intermediäre Position zu erfassen, die 
Marx zwischen Kant und Hegel einnimmt«, um dann auf den 
späten Fichte zu rekurrieren und dessen bisher unterbelichtete 
Nähe zum Marxschen Denken über Praxis aufzuweisen. Über-
haupt: »Praxis«, so war schon im Anhang zur Dissertation zu 
lesen, sei der »gerade theoretisch wichtigste Marxsche Begriff. 
Auf ihn«, das wird von Schmidt nicht nur in dem hier publi-
zierten Vortrag, sondern auch an anderen Stellen mit Nachdruck 
betont, »ist immer wieder zurückzukommen, will man sich 
Klarheit darüber verschaffen, was bei Marx Materialismus heißt 
und mit welchem Recht dieser dialektisch genannt zu werden 
verdient.«66 

Im Aufsatz Herrschaft des Subjekts gibt Schmidt Aufschluss 
darüber, wie auch Elemente des anti-anthropozentrischen Den-
kens von Heidegger und Nietzsche in den Horizont philosophi-
scher Marx-Deutung einzubeziehen sind und dabei ein Bewusst-
sein befördern, »das die Frage gestattet, ob sich Natur in dem 

66   Alfred Schmidt, Zum Verhältnis von Geschichte und Natur im dialektischen 
Materialismus. In: Ders., Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx, a. a. O., 
S. 220. Schmidt akzentuiert denn auch den, das berühmt-berüchtigte materi-
alistische Umstülpen Hegels in nuce bezeichnenden Begriff der »gegenständ-
lichen Tätigkeit« in dem hier intendierten Sinn, der die Einsicht beinhalte: 
»daß der Mensch es nicht nur mit Naturgegenständen zu tun hat, sondern 
selbst ein solcher ist. Tätigkeit ist hier die leibhaftiger, kollektiv wirkender 
Menschen, kein ›Setzen‹ von Gegenständlichkeit im idealistischen Ver-
stande« (Alfred Schmidt, Diskussionsbeitrag. In: Die »Frankfurter Schule« im 
Lichte des Marxismus. Zur Kritik von Horkheimer, Adorno, Marcuse, Haber-
mas. Marxistische Taschenbücher, hrsg. v. Verlag Marxistische Blätter GmbH, 
Fulda 1970, S. 135). 



37

Aspekt erschöpft, den sie uns heute, eingespannt in die allerorts 
herrschenden Verhältnisse, darbietet.«

Das im darauf folgenden Text enthaltene Gespräch zwischen 
Alfred Schmidt und Bernard Görlich thematisiert sehr grund-
sätzlich das Verhältnis von Materialismus und Subjektivität. 
Ausgangspunkt ist die Rezeption Darwins und die Kritik des 
Sozialdarwinismus durch Marx und Engels. Sodann rücken 
die nicht geringen Schwierigkeiten in den Blick, mit denen der 
Begriff der menschlichen Natur im Marxschen Denken belastet 
ist. Marx setzt, so Schmidts Fazit einer weit verzweigten Debatte, 
»Natur nicht als absoluten, unvermittelten Anfang. Das natu-
rale unser Dasein vermittelnde Ganze ist seinerseits vermittelt: 
durch Reflexion und historische Praxis. Der Mensch […] ist als 
gesellschaftliches Subjekt Naturwesen und umgekehrt.« Das 
aber heißt: Gerade weil Gesellschaft hineinreicht in die Natur 
des Menschen, sie inwendig formt, ist diese als wesentliche Trieb-
kraft gesellschaftlichen Wandels anzuerkennen.

Auf der Basis dieser erkenntnistheoretisch gewonnenen Ein-
sichten nimmt Schmidt denn auch die gegenwärtig diskutierte 
ökologische Problematik ins Visier, die in den beiden die Text-
sammlung abschließenden Beiträgen die Auseinandersetzung 
bestimmen: Sowohl in der unter dem Titel Humanismus als 
Naturbeherrschung gehaltenen Rede (anlässlich der Frankfurter 
Römerberggespräche 1979) wie im anschließend abgedruckten 
Vorwort für die vierte Auflage seines Erstlingswerks Der Begriff 
der Natur in der Lehre von Marx entwickelt Schmidt seine These 
von der Unbeherrschtheit der Naturbeherrschung, die die Exis-
tenz des Menschen in ihrem Kern bedroht, hierbei die folgende 
Aussage Walter Benjamins als Motto den eigenen Ausführungen 
voranstellend: »Marx sagt, die Revolutionen sind die Lokomoti-
ven der Weltgeschichte. Aber vielleicht ist dem gänzlich anders. 
Vielleicht sind die Revolutionen der Griff des in diesem Zuge 
reisenden Menschengeschlechts nach der Notbremse.«67 

67   Walter Benjamin, aus den Notizen und Vorarbeiten zu den Thesen Über 
den Begriff der Geschichte. In: Gesammelte Schriften, Bd. I/3, hrsg. v. Rolf Tie-
demann und Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt am Main 1974, S. 1232.



38

Nicht zufällig wird gerade im Kontext dieser Überlegungen 
deutlich, warum sich Schmidt in der Marx-Auseinandersetzung 
für einen intensiveren Rückbezug auf Feuerbach einsetzt: 

»Feuerbach erinnert an die schon zu seiner Zeit vielfach verschüt-
tete Möglichkeit, Natur nicht nur als Objekt der Wissenschaft oder 
Rohstoff zu erfahren, sondern ›ästhetisch‹, im sinnlich-rezeptiven 
wie künstlerischen Sinn. Aneignende Praxis soll den Dingen zum 
Ausdruck und Sprache verhelfen. Dazu aber bedarf es eines philo-
sophischen Ansatzes, der über die mit dem Subjekt-Objekt-Schema 
des Arbeits- und Erkenntnisprozesses gesetzte Trennung von 
Mensch und Natur hinaus ist. Auszugehen wäre vom Naturganzen 
(und der Naturentsprungenheit des Menschen).«

Die ausgewählten Texte verraten, worauf Schmidts Denken 
über Marx insgesamt abzielte: Einerseits galt es auszugehen und 
immer wieder zurückzukehren zu den Quellen, den Texten, um 
ein angemessenes Verständnis der Grundintentionen Marxschen 
Philosophierens zu gewinnen. »Darüber hinaus«, gibt Schmidt 
in seinem schon vorgestellten Beitrag Zum Erkenntnisbegriff der 
Kritik der politischen Ökonomie Auskunft über sein eigenes Vor-
gehen, »gibt es Probleme, die als solche nur sichtbar werden, 
wenn die Interpretation ›konstruierend‹ über die Unmittel-
barkeit der Texte hinausgeht. Nur so läßt sich die Frage nach 
der gegenwärtigen Geltung der Marxschen Theoreme adäquat 
behandeln.« Andererseits, im Sinne der gerade erwähnten 
konstruierenden Interpretation, ging es Schmidt darum, den 
Horizont der Marx-Auseinandersetzung zu erweitern, indem 
er ganz unterschiedliche Positionen der Philosophiegeschichte 
als problemerhellende Vergleichsebenen heranzuziehen suchte. 
Nicht zuletzt zielte Schmidt darauf ab, die Marx-Diskussion 
um die Frage der Subjektivität, und damit um Perspektiven 
der Verschränkung von »innerer« Natur und geschichtlich-
gesellschaftlicher Praxis, zu bereichern. Das Erkenntnismotiv, 
das ihn hierbei leitete und ein Forscherleben lang Antriebskraft 
blieb, hatte er schon früh offengelegt: »Gerade um der Objek-
tivität ökonomischer Kategorien willen wird es künftig darauf 



39

ankommen, eine – materialistisch begründete – Theorie der 
Subjektivität zu entwickeln.«68

Die Beiträge dieses Bandes, die Alfred Schmidts Marx-Philo-
sophie repräsentieren, liefern Bausteine zur Weiterarbeit an die-
sem – unabgeschlossenen und unabschließbaren – Projekt.

Postskriptum

Schmidt hat in seiner noch nicht publizierten Vorlesung über 
Marx seinen Lehrer Horkheimer mit dem Satz zitiert: »Es 
kommt darauf an, Marx nicht mit den Augen des ökonomischen 
Fachmannes zu sehen, sondern mit denen eines Menschen, der 
weiß, dass er in einer verkehrten Gesellschaft lebt und die rich-
tige Gesellschaft will.«69 

Alfred Schmidt hat dies beherzigt, ohne davon abzulassen, 
jenes innere Band zwischen Philosophie und Ökonomiekritik zu 
knüpfen, das Voraussetzung dafür ist, Marx als Philosophen zu 
begreifen. Das lebenspraktische Motiv seines Interesses an Marx 
hat der Forscher der Geschichte des philosophischen Materialis-
mus nie verleugnet: durch eingreifendes Denken auf die Verän-
derung des Bestehenden in Richtung einer menschenwürdigeren 
Welt zu drängen. 

Alfred Schmidt war ein begeisterter und begeisternder Phi-
losoph im Sinne der Verbindung des Kantschen mit dem Marx-
schen »kategorischen Imperativ«70, aber auch ein Philosoph der 
»verständigen Resignation«71, der – mit Goethe, Feuerbach, 

68   Alfred Schmidt, Emanzipatorische Sinnlichkeit, a. a. O., S. 266.
69   Vgl. zum Kontext: Max Horkheimer, Gesammelte Schriften, Bd. 14, hrsg. 
von Gunzelin Schmid Noerr, Frankfurt am Main, S. 325.
70   Auch Marx benutzt diese Wendung und versieht sie mit der Forderung, 
»alle Verhältnisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein erniedrigtes, ein 
geknechtetes, ein verlassenes, ein verächtliches Wesen ist« (Marx, Zur Kritik 
der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung. In: MEW, Bd. 1, S. 385).
71   Sigmund Freud, Kurzer Abriß der Psychoanalyse. In: Gesammelte Werke, 
Bd. XIII, 1924, S. 424.



40

Schopenhauer und Freud – darüber belehrte, dass »Materialis-
mus Leben heißt und offene Sinne«.72 Er hat ein Vorbild gege-
ben für jene Haltung, die Marx selbst zum Maßstab machte, als 
er darauf hinwies, dass »Kritik« im Kampf mit den widrigen 
Verhältnissen »keine Leidenschaft des Kopfes« ist, sondern 
»der Kopf der Leidenschaft.«73

Alfred Schmidt bei einem Vortrag in der Aula der Johann Wolfgang 
Goethe-Universität Frankfurt am Main (Campus Bockenheim) 
© Barbara Klemm (1972)

72   Klaus Binder in seiner Zueignung des von ihm in deutsche Prosa übertrage-
nen und kommentierten Buches von Lukrez, Über die Natur der Dinge, Berlin 
2014: »Alfred Schmidt postum gewidmet, meinem philosophischen Lehrer, 
der mich begreifen ließ, dass Materialismus Leben heißt und offene Sinne.« 
73   Karl Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung, a. a. O., 
S. 380.


