
Herbert Marcuse

Nachgelassene Schriften

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 1

Verwendete Acrobat Distiller 6.0.0 Joboptions
Dieser Report wurde mit Hilfe der Adobe Acrobat Distiller Erweiterung "Distiller Secrets v2.0.0" der IMPRESSED GmbH erstellt.
Sie können diese Startup-Datei für die Distiller Versionen 6.0.x kostenlos unter www.impressed.de herunterladen.

ALLGEMEIN ----------------------------------------
Beschreibung:
     Verwenden Sie diese Einstellungen zum Erstellen von PDF-Dokumenten mit minimaler Bildauflösung und ohne Schrifteinbettung. Die PDF-Dokumente können mit Acrobat oder mit  dem Reader 5.0 und höher geöffnet werden.
Dateioptionen:
     Kompatibilität: PDF 1.4
     Komprimierung auf Objektebene: Nur Tags
     Seiten automatisch drehen: Zusammen pro Datei
     Bund: Links
     Auflösung: 1200 dpi
     Alle Seiten
     Piktogramme einbetten: Nein
     Für schnelle Web-Anzeige optimieren: Ja
Standardpapierformat:
     Breite: 168.661 Höhe: 243.071 mm

KOMPRIMIERUNG ------------------------------------
Farbbilder:
     Neuberechnung: Bikubische Neuberechnung auf 100 ppi (Pixel pro Zoll)
          für Auflösung über 150 ppi (Pixel pro Zoll)
     Komprimierung: Automatisch (JPEG)
     Bildqualität: << /QFactor 1.3 /HSamples [ 2 1 1 2 ] /VSamples [ 2 1 1 2 ] >>
Graustufenbilder:
     Neuberechnung: Bikubische Neuberechnung auf 150 ppi (Pixel pro Zoll)
          für Auflösung über 225 ppi (Pixel pro Zoll)
     Komprimierung: Automatisch (JPEG)
     Bildqualität: << /QFactor 1.3 /HSamples [ 2 1 1 2 ] /VSamples [ 2 1 1 2 ] >>
Schwarzweißbilder:
     Neuberechnung: Bikubische Neuberechnung auf 300 ppi (Pixel pro Zoll)
          für Auflösung über 450 ppi (Pixel pro Zoll)
     Komprimierung: CCITT Gruppe 4
     Mit Graustufen glätten: Aus

FONTS --------------------------------------------
Alle Schriften einbetten: Nein
Untergruppen aller eingebetteten Schriften: Ja
Untergruppen, wenn benutzte Zeichen kleiner als: 100 %
Wenn Einbetten fehlschlägt: Warnen und weiter
Einbetten:
     Schrift immer einbetten: [ ]
     Schrift nie einbetten: [ ]

FARBE --------------------------------------------
Farbmanagement:
     Farbmanagement: Alle Farben in sRGB konvertieren
     Wiedergabemethode: Standard
Arbeitsfarbräume:
     Graustufen Arbeitsfarbraum: None
     RGB Arbeitsfarbraum: sRGB IEC61966-2.1
     CMYK Arbeitsfarbraum: U.S. Web Coated (SWOP) v2
Geräteabhängige Daten:
     Unterfarbreduktion und Schwarzaufbau beibehalten: Nein
     Transferfunktionen: Anwenden
     Rastereinstellungen beibehalten: Nein

ERWEITERT ----------------------------------------
Optionen:
     Überschreiben der Adobe PDF-Einstellungen durch PostScript zulassen: Ja
     PostScript XObjects zulassen: Ja
     Farbverläufe in Smooth Shades konvertieren: Ja
     JDF-Datei (Job Definition Format) erstellen: Nein
     Level 2 copypage-Semantik beibehalten: Ja
     Einstellungen für Überdrucken beibehalten: Ja
          Überdruckstandard ist nicht Null: Ja
     Adobe PDF-Einstellungen in PDF-Datei speichern: Nein
     Ursprüngliche JPEG-Bilder wenn möglich in PDF speichern: Nein
     Portable Job Ticket in PDF-Datei speichern: Nein
     Prologue.ps und Epilogue.ps verwenden: Nein
(DSC) Document Structuring Conventions:
     DSC-Kommentare verarbeiten: Ja
          DSC-Warnungen protokollieren: Nein
          Für EPS-Dateien Seitengröße ändern und Grafiken zentrieren: Ja
          EPS-Info von DSC beibehalten: Nein
          OPI-Kommentare beibehalten: Nein
          Dokumentinfo von DSC beibehalten: Nein

PDF/X --------------------------------------------
PDF/X-Berichterstellung und Kompatibilität:
     PDF/X-1a: Nein
     PDF/X-3: Nein

ANDERE -------------------------------------------
Distiller-Kern Version: 6010
ZIP-Komprimierung verwenden: Ja
ASCII-Format: Nein
Text und Vektorgrafiken komprimieren: Ja
Farbbilder glätten: Nein
Graustufenbilder glätten: Nein
Bilder (< 257 Farben) in indizierten Farbraum konvertieren: Ja
Bildspeicher: 1048576 Byte
Optimierungen deaktivieren: 0
Transparenz zulassen: Nein
sRGB Arbeitsfarbraum: sRGB IEC61966-2.1
DSC-Berichtstufe: 0

ENDE DES REPORTS ---------------------------------

IMPRESSED GmbH
Bahrenfelder Chaussee 49
22761 Hamburg, Germany
Tel. +49 40 897189-0
Fax +49 40 897189-71
Email: info@impressed.de
Web: www.impressed.de



Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 2



zu
K

la
m

p
e
n

!

Herbert Marcuse

Nachgelassene Schriften

Band 4:

Die Studentenbewegung

und ihre Folgen

Herausgegeben und mit einem Vorwort

von Peter-Erwin Jansen

Einleitung von Wolfgang Kraushaar

Aus dem Amerikanischen 

von Thomas Laugstien

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 3



Erste Auflage

© 2004 zu Klampen Verlag

Röse 21 · D-31832 Springe

e-mail: info@zuklampen.de

www.zuklampen.de

Satz: thielenVERLAGSBÜRO, Hannover

Druck: Clausen & Bosse, Leck

Umschlag: Groothuis, Lohfert, Consorten; Hamburg

ISBN 3-924245-86-X

Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische 
Daten sind im Internet über ‹http://dnb.ddb.de› abrufbar.

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 4



Vorwort von Peter-Erwin Jansen 7

Einleitung. »Die Revolte der Lebenstriebe«

Marcuse als Mentor gegenkultureller Bewegungen

von Wolfgang Kraushaar 15

Abbildungen 26

K U B A 31

Rede vom 3. Mai 1961 auf der Kuba-Protest-

versammlung an der Brandeis University 34

Das Begräbnis der Demokratie 39

V I E T N A M 43

Erklärung zu Vietnam und der Dominikanischen 

Republik 44

Die innere Logik der amerikanischen Politik 

in Vietnam 48

Analyse eines Exempels 53

Der Studentenprotest ist gewaltlos 75

Rede auf einem Teach-In an der University 

of California in San Diego am 6. Januar 1973 77

Inhalt

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 5



1 9 6 8  U N D  D I E  S T U D E N T E N B E W E G U N G 83

Die Pariser Revolte im Mai 68 84

Die Unterschiede zwischen alter 

und neuer Linker 103

Die Bewegung in einer neuen Ära der Repression 

Eine Bestandsaufnahme 112

Die 68er-Bewegung zehn Jahre danach 130

I S R A E L 141

Israel – Palästina. Bemerkungen zur Krise 

im Jahr 1970 142

Israel ist stark genug für Zugeständnisse 146

Gedanken über Judentum und Israel 152

A N G E L A  D A V I S 157

Rede auf einer Protestveranstaltung 

für Angela Davis 158

Offener Brief an Angela Davis – Brief an Franklin 

Alexander vom 10. Januar 1971 165

Brief an Neues Forum 171

Angela Davis war meine beste Studentin 174

Brief vom 24. Oktober 1972 177

B R I E F W E C H S E L  M I T  R U D I  D U T S C H K E 185

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 6



Politische Akteure neigen im Rückblick gelegentlich dazu, ihre eigene Wirkung

zu übertreiben. Die politischen Gegner hingegen verzerren diese Wirkung ger-

ne oder streuen bewußte Lügen. So gehen heute die Ansichten über den Ein-

fluß der Studentenbewegung von 1968 auf die gesellschaftliche Entwicklung

weit auseinander. 

Aus den Schriften der kritischen Theoretiker – speziell aus denen Herbert

Marcuses, dem angeblichen »Guru« der Bewegung – wurden von den einen

die Morde der Rote Armee Fraktion während der siebziger Jahre abgeleitet, als

sei diese Gestalt der Gesellschaftskritik eine Einstiegsdroge in den militanten

Kampf gewesen. Von anderen wieder wurde in den Arbeiten der Kritischen

Theoretiker ein bundesrepublikanischer Gründungsmythos lokalisiert – als

gehörten die Gesellschaftsanalyen von Adorno, Horkheimer, Marcuse oder

Löwenthal bereits zur unseligen deutschen »Leitkultur«.1

Besonders in den Debatten um die angeblich »militante« Vergangenheit

des deutschen Außenministers Fischer erregten sich die Gemüter über die

gealterten Bösewichte früherer Jahre. Hier eine Entschuldigung, da eine Rich-

tigstellung. Trotz aller vorsichtigen Distanz: dabeigewesen sein wollen auch

heute noch alle. Es scheint sich da gleichsam ein ›olympischer Geist‹ der

68er-Generation auszudrücken, egal, ob man nun mittendrin, ganz am Rand

oder auf der »falschen« Seite stand. 

Häuserwände wurden in den sechziger Jahren mit Zitaten aus den Werken

von Theodor W. Adorno, Max Horkheimer, Herbert Marcuse oder Walter Benja-

min besprüht. Aus kritischen Gedanken wurden plakative Parolen, festgehalten

auf bunten Postkarten. In einer »Tatort«-Folge diente das Adorno-Zitat »Es gibt

kein richtiges Leben im falschen« als Lebensweisheit einer jungen Frau, die

sich nach dem Tod sehnte. Die »Große Weigerung« (Marcuse) half einer Diät-

produktkette als Ideengeber zum Kaloriensparen. Ernst Blochs »Prinzip Hoff-

nung« und der Begriff der »konkreten Utopie« (Marcuse/Bloch) stehen in der

7

Vorwort

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 7



PR-Branche als Mehrfachverwender ganz oben. Politiker verwenden sie, um

sich mit wenigen Worten den Anschein zu geben, sie hätten viel gesagt. Die

Reduktion von Gedanken der Kritischen Theorie auf Schlagzeilenniveau ist in

Mode.

Was aber ist dran an der Behauptung, die Studentenbewegung sei durch die

Kritische Theorie geprägt und die bundesrepublikanische Wirklichkeit wieder-

um durch sie verändert worden? Sicherlich hat die Gesellschaftskritik der Kriti-

schen Theorie Teile der Studentenbewegung beeinflusst. Aber sie hatte gewiß

keinen Einfluß auf die gesamte Studentenbewegung und schon gar keinen

ausschließlichen. Die 68er-Bewegung war Ergebnis von vielen zeitgeschichtli-

chen Einflüssen über einen Zeitraum von etwa fünfzehn Jahren: 

In der Bundesrepublik wird man sich in der Diskussion über den Grad der

Verstrickung der Kriegsgeneration in das nationalsozialistische System anläss-

lich des Eichmann-Prozesses in Israel der »Banalität des Bösen« bewußt. Zwei

Jahre später, 1963, beginnt in Frankfurt der Prozeß gegen Wärter des Vernich-

tungslagers Auschwitz. Es zeigt sich, dass selbst die systematische Vernich-

tung von Millionen von Menschen in eine Alltagsnormalität eingebunden wer-

den konnte. Fast zeitgleich wird die NPD gegründet, die dann 1966 in Hessen

und in Bayern in die Landtage einzieht. Die SPD schließt 1961 Mitglieder des

Sozialistischen Deutschen Studentenbundes (SDS) aus der Partei aus. Der

SDS veröffentlicht 1962 die Denkschrift »Hochschule und Demokratie«, die

eine demokratische Entwicklung an den Hochschulen fordert und zu zahlrei-

chen Gegenseminaren an den Universitäten führt. 1968 werden die Notstands-

gesetze verabschiedet. Gegen die Notstandsgesetze protestieren im Mai über

70.000 Menschen. Die Antivietnamkriegsbewegung schwappt aus den USA

nach Europa. Zahlreiche Veranstaltungen gegen den Krieg finden statt, so auch

1966 und 1967 in Berlin. Hauptredner ist neben Herbert Marcuse Rudi Dutsch-

ke, der bald darauf von der Springerpresse als gefährlicher Agitator gebrand-

markt wird. Die Ostermarschbewegung mobilisiert 1967 150.000 Menschen,

die gegen Atomwaffen und für Frieden in Vietnam demonstrieren. In Ländern

der sogenannten Dritten Welt entstehen zahlreiche nationale Befreiungsbewe-

gungen. Ihre revolutionären Köpfe wie Che Guevara, Fidel Castro, oder Ho Chi

Minh werden in Europa wie Helden gefeiert. In Brasilien, Argentinien, Mexiko,

Polen, Italien, Frankreich und zahlreichen anderen Ländern gehen die Men-

schen auf die Straßen und protestieren gegen die herrschenden gesellschaft-

lichen Verhältnisse. Im März 1968 wird Daniel Cohn Bendit als Rädelsführer der

Bewegung in Frankreich verhaftet. Seine Inhaftierung und die Abschiebung

nach Deutschland führt zu weiteren Protesten. In den westlichen Industrielän-

8

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 8



dern werden Fabriken besetzt und alternative Arbeitszusammenhänge aufzu-

bauen versucht. Es kommt zu Massenstreiks. In Frankreich mobilisiert am 24.

Mai 1968 ein Warnstreik über 10 Millionen Menschen. In Prag marschieren im

21. August die russischen Panzer ein und zerstören die Hoffnung auf einen

demokratischen Sozialismus. Rockmusik mobilisiert Abertausende von jungen

Menschen gegen den verstaubten Musikkitsch der Elterngeneration. Die Flo-

wer-Power- und die Hippie-Bewegung propagieren das Ziel sexueller Befrei-

ung und ziehen in den Schlafzimmern der angeblich prüden Nachkriegsgene-

ration die Bettdecke weg. 

Äußerst wichtig war in diesem Zusammenhang die Bürgerrechtsbewe-

gung in den USA. Ihr galt Herbert Marcuses frühes aktives politisches Engage-

ment ganz besonders. Die politische Praxis der Bürgerrechtsbewegung hat

Marcuse zu zahlreichen theoretischen Überlegungen veranlasst, beispielswei-

se zum Begriff des »Widerstandsrechts« und der »repressiven Toleranz«. Als

am 11. April 1968 der bedeutende amerikanische Bürgerrechtler Martin Luther

King ermordet wird, setzt die amerikanische Regierung die Nationalgarde ein,

um die nach dem Mord einsetzenden Unruhen einzudämmen. Sechundvierzig

Menschen sterben, 2100 werden verletzt und 21.000 verhaftet. Am selben Tag

feuert Josef Bachmann auf Rudi Dutschke mehrere Schüsse ab und verletzt ihn

lebensgefährlich. Die bekannteste Studentin Marcuses, die schwarze Bürger-

rechtlerin Angela Davis, wird vom FBI verhaftet und wegen Landesverrat ange-

klagt. Der zu dieser Zeit in San Diego lehrende Marcuse engagiert sie darauf-

hin als Assistentin. Er selbst erhält Hunderte von Drohbriefen, darunter eine

ernstzunehmende Morddrohung des KuKuxKlan. Er verlässt San Diego und

wird von Leo Löwenthal in dessen Wochenendhaus in Carmel Valley versteckt. 

Für diejenigen, die sich nicht nur dem politischen Aktivismus hingaben, son-

dern ihr eigenes Tun dabei auch noch kritisch reflektierten, waren die Analysen

der kritischen Theoretiker – und nicht zu vergessen Walter Benjamins – eine

Fundgrube für die Analyse der Hintergründe und Ursachen der Ereignisse, für

die Krisen und Brüche der angefeindeten Gesellschaft. Insofern hat die Kriti-

sche Theorie sicher einige der Protagonisten der sechziger Bewegung beein-

flusst und Spuren in der politischen Praxis der Akteure und in ihrem Denken hin-

terlassen, vielleicht sogar in der bundesrepublikanischen Entwicklung. 

Dabei stand Herbert Marcuse während der 68er-Revolte stärker im

Rampenlicht als andere Vertreter der Kritischen Theorie, was allerdings nur teil-

weise sein eigenes Verdienst war. Er sah sich nie als »Sprecher«, »geistiger

Vater« oder »Guru« der Bewegung. Dafür sorgten die Medien und die Berufs-

denunzianten. Rechtskonservative Politiker und Medien bezeichneten ihn in

9

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 9



der Hochphase der Studentenbewegung als einen der drei gefährlichen »M«

(Marx, Mao, Marcuse) und denunzierten seine Emanzipationstheorie als wir-

kungsvolles Mittel, »unser Staatswesen zu zerstören.« Kurze Zeit später schlu-

gen die Glocken der Parteimarxisten Alarm: Marcuse sei ein CIA-Spitzel. Seine

Verabschiedung des Proletariats als revolutionäre Klasse sei nicht nur eine

marxistische Fehldeutung und seine Kritik an der sowjetischen Gesellschaft

resultiere nicht aus ernsthaften theoretischen Überlegungen, sondern stünden

eigentlich im Dienste des kapitalistischen Feindes und der bürgerlichen Gesell-

schaft. Kein Wort wurde zu den wahren Hintergründen seiner Arbeit beim Office

of Strategic Services verloren. Marcuse hatte sich während des Zweiten Welt-

krieges in dieser amerikanischen Forschungseinrichtung engagiert, um seinen

Beitrag zum Kampf gegen das nationalsozialistische Deutschland zu leisten.

Weil Marcuse die Veränderungen und Fehlentwicklungen der Protestbewe-

gung mit solidarischer Kritik begleitete und sich aktiv an Teach-Ins, Diskussio-

nen und aktuellen Auseinandersetzungen beteiligte, wurde er doch auch zu

Recht als Ideengeber der Studentenbewegung gesehen. 

Dieses Engagement bescherte ihm nicht nur offene Feindseligkeit von Sei-

ten der politischen Gegner, sonder auch inhaltlichen Streit mit alten Freunden

wie Adorno und Horkheimer. Das zeigt sich besonders in deren Briefwechsel

aus den späten sechziger Jahren2. Der Konflikt verschärfte sich, als die ge-

schäftsführenden Direktoren des Instituts für Sozialforschung Ludwig v. Friede-

burg und Theodor W. Adorno das im Januar 1969 von Studenten besetzte

Gebäude von der Polizei räumen ließen. Marcuse sollte 1969 auf Einladung des

Instituts in Frankfurt sprechen. Aufgrund der Ereignisse waren v. Friedeburg und

Adorno aber der Meinung, dass eine öffentliche Diskussion Marcuses mit den

streikenden Studenten nicht empfehlenswert sei. Marcuse schrieb am 5. April

1969 an Adorno: »Ich glaube, daß, wenn ich die Instituts-Einladung annehme,

ohne auch mit den Studenten zu sprechen, ich mich mit einer Position identifi-

ziere (oder identifiziert werde), die ich politisch nicht teile.« Marcuse befürchte-

te, dass er bei einer reinen Institutsveranstaltung als jemand wahrgenommen

würde, der ebenfalls hinter der polizeilichen Räumung des Instituts stünde. Das

wiederstrebte ihm. Er schreibt weiter: »Wir können die Tatsache nicht aus der

Welt schaffen, daß die Studenten von uns (und sicher nicht am wenigsten von

Dir) beeinflusst sind – ich bin darüber froh und bin gewillt, mich mit dem Vater-

mord abzufinden, obwohl es manchmal weht tut … Ich diskutiere mit den Stu-

denten, ich beschimpfe sie, wenn sie nach meiner Ansicht stupide sind und den

Anderen in die Hände spielen, aber ich würde wahrscheinlich nicht die schlech-

teren, scheußlicheren Waffen gegen ihre schlechten zu Hilfe rufen. Und ich

würde an mir (an uns) verzweifeln, wenn ich (wir) auf der Seite einer Welt

10

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 10



erscheinen würden, die den Massenmord in Vietnam unterstützt oder zu ihm

schweigt, und die alle Bereiche außer dem Bereich ihrer eigenen unterdrücken-

den Macht zur Hölle verwandelt.« Adorno antwortete Marcuse mit Brief vom 05.

Mai 1969: »Der Fall der Institutsbesetzung erlaubte kein anderes Verhalten als

das unsere. Da das Institut eine selbständige Stiftung ist und nicht unterm

Schutz der Universität steht, wäre die Verantwortung für alles, was hier ange-

richtet worden wäre, auf Friedeburg und mich gefallen. Die Studenten hatten

die Absicht, anstelle des Seminars das Institut ›modifiziert zu besetzen‹, wie sie

es damals nannten; was weiter geschehen wäre, mit Schmierereien und über-

haupt, kann man sich vorstellen …«. Ablehnend stand Adorno jeder öffentli-

chen Diskussion mit den streikenden Studenten gegenüber: »Also um auf die

Frage unmissverständlich zu antworten: wenn Du nach Frankfurt kommst, um

mit den Studenten zu diskutieren, die sich mir, uns allen gegenüber als berech-

nend Regredierende erweisen, dann musst Du das auf eigene Kappe tun, nicht

unter unserer Ägis. Die Entscheidung, ob Du das willst oder nicht, kann ich Dir

nicht abnehmen.«

Mittlerweile hatte sich Max Horkheimer in einem Spiegelinterview öffentlich

zu Marcuses Verhältnis zur Protestbewegung und zu seiner scharfen Kritik an

der amerikanischen Vietnampolitik geäußert. Horkheimer warf Marcuse vor, er

schüre antiamerikanische Ressentiments. Darauf reagierte Marcuse im Brief

vom 21. Juli 1969. »Ich sehe zufällig im Spiegel, dass auch Max sich dem Cho-

rus meiner Angreifer zugesellt hat. Ich habe es peinlichst vermieden, unsere

Differenzen in die Öffentlichkeit zu tragen. Jetzt muss ich öffentlich antworten.3

Dass Max in seinem Angriff das Privateigentum an Ideen reklamiert, die in

gemeinsamer Diskussion erarbeitet wurden, scheint mir nur merkwürdig; dass

diese Gedanken bei mir ›gröber und simpler‹ geworden sind, akzeptiere ich

gerne. Ich glaube, daß diese Vergröberung und Simplifizierung die kaum noch

erkennbare radikale Substanz dieser Gedanken wieder sichtbar gemacht

haben ….Und muss man diese Bewegung von vorneherein als ›ohnmächtige

Gewalt‹ denunzieren – wo es doch zunächst einmal mehr als fragwürdig ist, ob

man hier überhaupt mit gutem Gewissen von Gewalt sprechen kann – vergli-

chen mit der, über die die Herrschenden verfügen? Was kommt den Gegnern

mehr ›gelegen‹: die autoritative Versicherung der Ohmnacht dieser Bewegung,

oder die Stärkung der Bewegung? Die Studenten wissen sehr gut von den

objektiven Schranken ihres Protests – sie brauchen uns nicht, um sie ihnen klar

zu machen, aber vielleicht brauchen sie uns, um ihnen über diese Schranken

hinwegzuhelfen. Die Gewalt, die ›practicioners of violence‹ sind auf der ande-

ren Seite, im Lager des Gegners, und wir sollten uns hüten, seine Kategorien

zu übernehmen und mit ihnen die Protestbewegung treffen. Und die Diktatur

11

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 11



nach dem Umsturz? Wir sollten die theoretische Courage haben, die Gewalt der

Befreiung nicht mit der Gewalt der Unterdrückung unter der allgemeinen Kate-

gorie der Diktatur zu identifizieren. Scheußlich als es ist: der Vietnamesische

Bauer, der den Landlord erschießt, der ihn Jahrzehnte lang gefoltert und aus-

gebeutet hat, tut nicht dasselbe wie der Landlord, der den rebellierenden Skla-

ven erschießt«. Marcuse unterstellte der Haltung des Instituts »eine kritiklose

Identifizierung mit der amerikanischen Politik« und eine Art Anpassungsmenta-

lität an das »kleinere Übel«. 

Der Streit war in der Öffentlichkeit und wurde als endgültiges und persön-

liches Zerwürfnis stilisiert. Letzterem widersprach Marcuse entschieden in

einem Fernsehinterview, das er aus Anlass von Adornos Tod am 6. August 1969

gab und das am 24. August 1969 ausgestrahlt wurde. »Diese Differenenzen –

und das muß von vornherein gesagt werden – entstanden auf dem Grunde

einer Gemeinsamkeit und einer Solidarität, die durch sie in keiner Weise

geschwächt worden sind«.4

In den Jahren darauf zeichnete Marcuse den politischen Zustand und die

Entwicklung der antiautoritären Revolte sowie der späteren Feminismus- und

Ökologiebewegung in zahlreichen Essays und Interviews minutiös nach. Die

meisten Titel seiner Aufsätze von 1965 bis 1979 bringen die Veränderungen,

Auswirkungen und Schwächen der Studentenbewegung auf den Punkt. 

Die hier publizierten Texte von Herbert Marcuse stehen alle im Zusammenhang

mit den politischen Konflikten, auf die die Protestbewegungen der sechziger

und frühen siebziger Jahre reagierte. Sie sind größtenteils Erstveröffentlichun-

gen. Die übrigen Arbeiten sind – bis auf drei Ausnahmen – noch nicht in deut-

scher Sprache erschienen. 

Die hier vorliegende Sammlung von Texten beginnt mit der Kuba-Krise, die

mit der gescheiterten Invasion von 1500 Exil-Kubanern und mit Unterstützung

der CIA im April 1961 ihren dramatischen Anfang nahm. Die amerikanische

Reaktion darauf entfachte kontroverse Diskussionen an den amerikanischen

Universitäten und Proteste gegen die amerikanische Politik. Auch Marcuse, der

zu dieser Zeit noch in Brandeis lehrte, beteiligte sich daran. Als er 1965 dem

Ruf an die Universität von Kalifornien in San Diego folgte, war der Protest gegen

den Krieg in Vietnam bereits auf seinem Höhepunkt angelangt. In zahlreichen

Publikationen, Vorträgen und auf Diskussionsveranstaltungen äußerte er sich

dazu. So auch auf dem SDS-Kongreß am 22. Mai 1966 in Frankfurt. Marcuse

hielt das Eröffnungsreferat Vietnam – Analyse eines Exempels. Der Beitrag

erschien bald darauf in einer kleinen Broschüre in deutscher Sprache.5 Er wird

wegen seiner Bedeutung für Marcuses kritische Haltung gegenüber dem Krieg

12

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 12



in Vietnam hier nochmals der Öffentlichkeit zugänglich gemacht. Im Mai 1968

hielt sich Marcuse in Paris auf und wurde Augenzeuge des »Pariser Mai«. Über

die »Revolte in Paris« gab er mehrere Interviews. Als Augenzeuge der europäi-

schen Ereignisse folgte er zahlreichen Einladungen des amerikanischen SDS.

Der Herausgeber hat sich bewußt dazu entschieden, auch Marcuses bisher in

deutscher Sprache noch nicht erschiene Stellungnahmen zum Israel-Palästi-

na-Konflikt in diesen Band aufzunehmen. An diesem Konflikt, der nur selten im

Zusammenhang mit der Studentenbewegung erwähnt wird, entbrannten in

den sechziger und in den siebziger Jahren heftige Diskussionen innerhalb der

deutschen Linken. Selbst für die gegenwärtige Diskussion um eine friedliche

Lösung der militärischen Auseinandersetzung im Nah-Ost-Konflikt könnten

Marcuses Äußerungen hilfreich sein. 

Die Vorträge, die Schriften zu Angela Davis und der Briefwechsel zwischen

Rudi Dutschke und Herbert Marcuse sind weitestgehend Erstveröffentlichun-

gen. Marcuse und Dutschke verband seit 1967 eine enge Freundschaft. In sei-

nem Artikel zum 80. Geburtstag von Herbert Marcuse betonte Dutschke die

politische Bedeutung Herbert Marcuses für die antiautoritäre Revolte: »… daß

Herbert Marcuse etwa den doch oft spontan Aufgebrochenen, die als Träumer

und Krawallmacher denunziert wurden, Legitimation gab und historischen Sinn

mit seinen theoretischen Studien und seiner demonstrativen Solidarität.«6

Für die hilfreiche Unterstützung danke ich besonders Christian Schmidt, dem

Spiegel-Archiv Hamburg, dem Marcuse Archiv der Stadt- und Universitäts-

bibltiothek Frankfurt am Main, dem Archiv des amerikanischen SDS, dem Euro-

päischen Forum Alpbach und dem Theodor W. Adorno Archiv. 

Peter-Erwin Jansen

Frankfurt am Main, Februar 2004

13

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 13



Nachweise und Anmerkungen

1 Vgl. den Band Die intellektuelle Gründung der Bundesrepublik. Eine Wirkungsge-

schichte der Frankfurter Schule. (Hg.) Clemens Albrecht u.a., Frankfurt a.M. 1999. Wer

an umfangreichen Originaldokumenten und zeitgeschichtlichen Interpretationen über

die Bewegung interessiert ist, findet umfangreiches Material in dem dreibändigen

Werk Frankfurter Schule und Studentenbewegung. Von der Flaschenpost zum Molo-

towcocktail 1946 bis 1995. (Hg.) Wolfgang Kraushaar, 3 Bde., Hamburg 1998.

2 Die hier zitierten Briefstellen und weitere Briefe zwischen Adorno und Marcuse sind

veröffentlicht im Band 2 von: Frankfurter Schule und Studentenbewegung. Von der

Flaschenpost zum Molotowcocktail 1946 bis 1995. Wolfgang Kraushaar, 3 Bde.,

Hamburg 1998 und in: Max Horkheimer, Gesammelte Schriften Bd. 18, Briefwechsel

1949-1973, (Hg.) Gunzelin Schmid Noerr, Frankfurt am Main 1996, S. 672 ff.

3 Das Spiegel-Gespräch mit Herbert Marcuse erschien unter der Überschrift Revoluti-

on aus Ekel, in: Der Spiegel, 28. Juli 1969, 23. Jg., Nr. 31, S.104 ff.

4 Aus: Herbert Marcuse, Reflexionen zu Theodor W. Adorno. Gespräch mit Michaela

Seiffe in »Titel, Thesen, Temperamente«, vom 24. August 1969. 

5 In: Neue Kritik, Juni/August 1966, Nr. 36/37, S. 30-38.

6 Rudi Dutschke, Pfad-Finder – Herbert Marcuse und die Neue Linke, in: Neues Forum

Nr. 297/298, September/Oktober 1978, S. 58-65.

14

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 14



Wohl kaum ein anderer Gedanke eines Sozialphilosophen hat für mehr
Aufsehen gesorgt, schwerere Mißverständnisse produziert und stärke-
re Schelte eingetragen als das Bekenntnis: »… ich glaube, daß es für
unterdrückte und überwältigte Minderheiten ein ›Naturrecht‹ auf
Widerstand gibt, außergesetzliche Mittel anzuwenden, sobald die
gesetzlichen sich als unzulänglich herausgestellt haben. Gesetz und
Ordnung sind überall und immer Gesetz und Ordnung derjenigen, wel-
che die etablierte Hierarchie schützen … Es gibt keine anderen Richter
über ihnen außer den eingesetzten Behörden, der Polizei und ihrem
eigenen Gewissen. Wenn sie Gewalt anwenden, beginnen sie keine
neue Kette von Gewalttaten, sondern zerbrechen die etablierte.«1

Die einen glaubten in dem 1965 von Herbert Marcuse verfaßten
Aufsatz über »Repressive Toleranz« einen Freibrief dafür erkennen zu
können, den Legalitätsrahmen der parlamentarischen Demokratie
nach Belieben überschreiten zu dürfen, die anderen meinten hier den
Sündenfall eines neomarxistischen Gesellschaftstheoretikers zu se-
hen, der die Prinzipien des bürgerlichen Rechtsstaates im Zweifel mit
Füßen trete.

Marcuse selbst hat auf solche Vorwürfe immer gelassen reagiert
und auf das klassische Widerstandsrecht in demokratischen Staaten
verwiesen. In seinem Essay geht es um die Kritik an einem Grund-
begriff des Liberalismus. Im wohlfahrtsstaatlich organisierten Kapita-
lismus, so seine Überzeugung, werde die Toleranz immer öfter zum
Selbstzweck. Indem sie Diskriminierung und Unterdrückung dulde,
werde ihr universalistischer Gehalt pervertiert. Unparteilichkeit und
Gleichheit förderten häufig konservative und reaktionäre Kräfte und
schwächten dagegen oppositionelle Bewegungen, die auf Emanzipa-

15

Einleitung

»Die Revolte der Lebenstriebe«

Marcuse als Mentor gegenkultureller 

Bewegungen

von Wolfgang Kraushaar

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 15



tion ausgerichtet seien. Toleranz könne nicht puristisch als abstraktes
Prinzip hochgehalten werden; ihre Wirksamkeit müsse an den jeweili-
gen gesellschaftlichen Verhältnissen überprüft werden. Die »Kritik der
reinen Toleranz«, ursprünglich im Kontext der amerikanischen
Bürgerrechtsbewegung, dem Kampf um die Gleichberechtigung der
Schwarzen, geschrieben, wurde kurze Zeit später auch für eine schein-
bar wie vom Himmel fallende Studentenbewegung attraktiv.

Als der ›Sozialistische Deutsche Studentenbund‹ (SDS) im Mai
1966 an der Frankfurter Universität den Kongreß »Vietnam – Analyse
eines Exempels« veranstaltete, trat Marcuse auf der Schlußkundge-
bung als Hauptredner auf. Nach einer Analyse der US-Außenpolitik,
einer Beschreibung der Containment-Politik und der Erörterung der
Frage, ob sich der Vietnamkrieg noch nach Argumentationsmustern
einer klassischen Imperialismustheorie interpretieren lasse, wandte er
sich den unterschiedlichen oppositionellen Strömungen in den Verei-
nigten Staaten zu. Marcuse unterschied vier verschiedene Gruppen:
»1. Intellektuelle und Jugendliche. 2. ›Unterprivilegierte‹ Gruppen der
Bevölkerung, z.B. Puertorikaner, Neger usw. 3. Eine religiös-radikale
Bewegung und 4. die Frauen.«2 Am ausführlichsten ging er auf die erste
Gruppe ein. 

Die oppositionellen Intellektuellen und Jugendlichen, dazu zählte
er vor allem die Studenten, träten am nachhaltigsten in Erscheinung
und stellten wohl die wirksamste Opposition dar. Sie seien mißtrau-
isch gegen jede Form der Ideologie, auch gegen eine kommunistische
oder sozialistische. »Auffallend ist«, so fuhr Marcuse fort, »die sponta-
ne Einheit von politischer, intellektueller und instinktiver sexueller
Rebellion – eine Rebellion im Benehmen, in der Sprache, in der Sexu-
almoral, in der Kleidung … man spürt da etwas, das über die politische
Opposition hinausgeht und eine neue Einheit darstellt: eine Einheit
von Politik und Eros. … Ich mag hier vollkommen romantisch sein,
aber ich sehe in dieser Einheit eine Verschärfung und Vertiefung der
politischen Opposition.«3 Nach einer kurzen Skizzierung der Perspek-
tiven einer Bewegung gegen den Vietnamkrieg für Westeuropa, die
Entwicklungsländer und die kommunistischen Staaten hob er hervor,
daß für ihn in dieser durch eine aggressive US-Politik geprägten Situa-
tion die »Befreiung des Bewußtseins und des Wissens«4 zu einer
Hauptaufgabe geworden sei. Und zu den oft gehörten Einwänden, was
die Universität mit Politik zu tun habe, schließlich gebe es ja auch Poli-

16

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 16



tikwissenschaften, also eine dafür vorgesehene eigene Disziplin, ant-
wortete er mit lakonischem Unterton, daß Moral und Ethik nicht nur
Überbau, nicht nur Ideologie seien. »Es gibt eben in der Geschichte so
etwas wie Schuld, und es gibt keine Notwendigkeit, weder strategisch,
noch technisch, noch national, die rechtfertigen könnte, was in Viet-
nam geschieht: das Abschlachten der Zivilbevölkerung, von Frauen
und Kindern, die systematische Vernichtung von Nahrungsmitteln,
Massenbombardierungen eines der ärmsten und wehrlosesten Länder
der Welt – das ist Schuld, und dagegen müssen wir protestieren, selbst
wenn wir glauben, daß es hoffnungslos ist, einfach um als Menschen
überleben zu können und vielleicht für andere doch noch ein men-
schenwürdiges Dasein möglich zu machen, vielleicht auch nur, weil
dadurch der Schrecken und das Grauen abgekürzt werden könnten,
und das ist heute schon unendlich viel.«5 Indem Marcuse die sich in
den USA radikalisierende Opposition gegen den Vietnamkrieg analy-
sierte, skizzierte er zugleich ein Bild von einer neuartigen, sich nicht
mehr nach den üblichen Mustern einer Klassenlogik begreifenden
Emanzipationsbewegung. 

Obwohl Marcuse der Überzeugung war, daß sich unter dem Bann
produktiv-destruktiver Vergesellschaftung keine grundlegende poli-
tische Alternative formulieren ließe, so hoffte er dennoch, in den
neuen Bewegungen eine Durchbrechung der so hermetisch funktio-
nierenden Integrationsmechanismen sehen zu dürfen. Im Schlußab-
schnitt seines Werkes ›Der eindimensionale Mensch‹ schrieb er über
die Randgruppen der hochentwickelten kapitalistischen Gesellschaft:
»Wenn sie sich zusammenrotten und auf die Straße gehen, ohne Waf-
fen, ohne Schutz, um die primitivsten Bürgerrechte zu fordern, wissen
sie, daß sie Hunden, Steinen und Bomben, dem Gefängnis, Konzentra-
tionslagern, selbst dem Tod gegenüberstehen. Ihre Kraft steht hinter
jeder politischen Demonstration für die Opfer von Gesetz und Ord-
nung. Die Tatsache, daß sie anfangen, sich zu weigern, das Spiel mit-
zuspielen, kann die Tatsache sein, die den Beginn des Endes einer Peri-
ode markiert. Nichts deutet darauf hin, daß es ein gutes Ende sein
wird.«6 Und am Ende des pessimistischen Ausblicks hieß es auf die
Rolle der eigenen Theorie eingehend: »Die kritische Theorie der
Gesellschaft besitzt keine Begriffe, die die Kluft zwischen dem Gegen-
wärtigen und seiner Zukunft überbrücken könnten; indem sie nichts
verspricht und keinen Erfolg zeigt, bleibt sie negativ. Damit will sie

17

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 17



jenen die Treue halten, die ohne Hoffnung ihr Leben der Großen Wei-
gerung hingegeben haben und hingeben. Zu Beginn der faschistischen
Ära schrieb Walter Benjamin: Nur um der Hoffnungslosen willen ist
uns die Hoffnung gegeben.«7 Diese Paradoxie steht auch im Zentrum
seines Verhältnisses zu jener Emanzipationsbewegung, die für alle
anderen tonangebend war – die sich von Berkeley international aus-
breitende Studentenbewegung. 

Marcuse, der sich in den fünfziger Jahren vergeblich darum bemüht
hatte, zurückzukehren und erneut im Institut für Sozialforschung zu
arbeiten, besaß später das Glück, zum richtigen Zeitpunkt an der rich-
tigen Stelle zu sein. So wie er im Mai 1968 in Paris war und den Auf-
stand der Studenten und Arbeiter gegen das Regime Charles de Gaulles
miterleben konnte, so war er kurz nach dem Tod Benno Ohnesorgs im
Sommer 1967 in West-Berlin. Zum Beginn des Aufbruchs, der früher
als Studentenbewegung und inzwischen als 68er-Bewegung bezeichnet
wird, war er vor Ort und versuchte Einfluß auf eine damals völlig offen
erscheinende politische Entwicklung zu nehmen.

Vor Tausenden von Studenten sprach er in der Freien Universität
vom »Ende der Utopie« – nicht etwa, weil er damit seine politischen
Hoffnungen aufgegeben hätte, sondern weil er, genau umgekehrt, mit
dem entfalteten Kapitalismus eine geschichtliche Voraussetzung für die
Konkretisierung der Utopien für gegeben hielt: »Alle materiellen und
intellektuellen Kräfte, die für die Realisierung einer freien Gesellschaft
eingesetzt werden können, sind da. Daß sie nicht für sie eingesetzt wer-
den, ist ausschließlich der totalen Mobilisierung der bestehenden
Gesellschaft gegen ihre eigene Möglichkeit der Befreiung zuzuschrei-
ben.«8 Im Zentrum seiner Überlegungen stand dabei die Herausbildung
einer neuen Subjektivität, die durch den materiellen Reichtum des
Systems zwar objektiv möglich geworden zu sein schien, aber durch
eine repressive Organisierung der Bedürfnisse hintangehalten wurde.
»Was auf dem Spiel steht«, so führte er aus, »ist die Idee einer neuen
Anthropologie, nicht nur als Theorie, sondern auch als Existenzweise,
die Entstehung und Entwicklung von vitalen Bedürfnissen nach Frei-
heit, von den vitalen Bedürfnissen der Freiheit. Einer Freiheit, die nicht
mehr in Kargheit und der Notwendigkeit entfremdeter Arbeit begrün-
det und gleichzeitig begrenzt ist … Die Individuen reproduzieren in
ihren eigenen Bedürfnissen die repressive Gesellschaft, selbst durch die
Revolution hindurch, und es ist genau diese Kontinuität der repressiven

18

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 18



Bedürfnisse, die den Sprung von der Quantität in die Qualität einer frei-
en Gesellschaft bisher verhindert hat.«9

Durch Marcuses Auftreten setzte sich unter den politisierten Stu-
denten das Bewußtsein durch, daß die Individuen nicht länger mehr
fatalistisch das Objekt undurchschaubarer Machtinstanzen bleiben
müssen. Sofern es ihnen gelänge, den libidinös verlängerten Zirkel
gesellschaftlicher Unterdrückung, die Manipulation ihrer Triebe zu
durchbrechen, könnten sie, was objektiv bereits längst möglich gewor-
den wäre, Subjekt ihres politischen Handelns werden. Das Signal lau-
tete: »Geschichte ist machbar«, die Gegenwart bestimmbar, das Glück
liegt – im Gegensatz zur privaten Idylle – als öffentlich-kollektives zum
Greifen nahe. Nur wer sich diese subjektive Verdichtung, diese zeitli-
che Zuspitzung, ihre sinnliche Präsenz, vergegenwärtigt, kann die
Atmosphäre jener Tage, das Eingreifenwollen in einem politischen
ebenso wie in einem historischen Sinne, begreifen.

Marcuses Denkbilder von der »Großen Verweigerung«, der »Neu-
en Sensibilität« und dem »Bruch mit dem Kontinuum« waren die
Zündschnüre für den historischen Sprengsatz Revolte. Und was im
westlichen Deutschland explodierte, war das Trauma einer Vergan-
genheit, die offenbar nicht vergehen wollte: eine Geschichte, die den
Anschein von Kontinuität besaß, für nicht wenige jedoch schon längst
zum »Posthistoire« übergegangen war.

Eine von Marcuses gesellschaftstheoretischen Hauptthesen be-
stand darin, daß Technik kein neutrales Mittel zur Steigerung gesell-
schaftlicher Produktivität sei, sondern ein Medium von gegenständlich
vermittelten Herrschaftsbeziehungen, die selber eine eigene, anonym
erscheinende und deshalb kaum angreifbare Form angenommen
haben.10 Er sprach von manifesten Tendenzen der Technik zum
Totalitarismus und glaubte den Schein ihrer Neutralität als Wahl einer
bestimmten Herrschaftsapparatur entlarven zu können. Die vielge-
rühmte technologische Rationalität war in seinen Augen Ausdruck
von Willkür, die Hervorbringung einer rationalen Irrationalität. Das
technologische Apriori sei ein verschleiertes politisches Apriori und
liefere »die große Rationalisierung« für die Unfreiheit des Menschen.

Um zu begreifen, was Eindimensionalität ist, die Herrschaft des
technologischen Aprioris im Glanze einer Scheinfreiheit, hat Marcuse
einen ganzen Kanon an Deutungsmöglichkeiten angeboten: die Nivel-
lierung von Möglichkeit und Wirklichkeit; die Widerspruchsfreiheit

19

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 19



20

der formalen Logik; die Reduktion von Erotik auf Sexualität; die funk-
tionale Kommunikation im Gegensatz zum lebendigen Sprachvermö-
gen; den Mangel an qualitativen Alternativen und einen umfassenden
Transzendenzverlust.

Marcuse hat sich nicht gescheut, gegen dieses Bild eines nivellier-
ten gesellschaftlichen Universums Kategorien ins Feld zu stellen, die
auch vor Mißdeutungen nicht sicher sein konnten: Die »Große Wei-
gerung«, die »Neue Sensibilität«, den »Qualitativen Sprung« und den
Impetus des »Hier und Jetzt«. In diesen Formeln waren die Grund-
begriffe der Revolte bereits antizipiert. Die Lebenswelt ist, recht be-
griffen, die Polydimensionalität, das exakte Gegenbild zur Ein-
dimensionalität. Im Gegensatz zu den Scheinalternativen in einem
eindimensional strukturierten Denken bietet sich in einem lebenswelt-
lich perzipierten ein ganzes Spektrum an Wahlmöglichkeiten an. Das
lebensweltliche Apriori figuriert bei Marcuse als Index von Befreiung.

Der Grundwiderspruch seines Werkes liegt zwischen einem alles
durchdringenden Herrschaftsprinzip im wohlfahrtsstaatlich orga-
nisierten Kapitalismus und einer triebtheoretisch begründeten Hoff-
nung auf Emanzipation, ja einem bereits begonnenen, nur seiner fal-
schen Form zu entkleidenden Reich der Freiheit. Marcuses doppelte
politische Frontstellung – ebenso gegen den Faschismus wie gegen den
Stalinismus gerichtet – ist vom phänomenologischen Grundzug seiner
Theoreme, in deren Zentrum das konkrete Individuum steht, nicht
abzulösen. Gerade die Weigerung, das Individuum einer übermächti-
gen Logik der Geschichte unterzuordnen, verdankt sich dem lebens-
weltlichen Impetus seiner Philosophie. In der kritischen Theorie
Marcuses sind prismatische Brechungen zu erkennen. Sein phänome-
nologischer Blick auf das Bestehende steht für das Nichtvereinnahm-
bare, das Widerständige im Denken wie das Rebellische in dem
dadurch antizipierten Handeln.

Ebensowenig wie die anderen kritischen Theoretiker – mit Ausnah-
me von Franz Neumann und Otto Kirchheimer – war Marcuse ein
Theoretiker des Politischen, geschweige denn ein Politikwissenschaft-
ler im angelsächsischen Sinne. Demokratietheoretische Überlegungen
stehen nicht im Zentrum seines Werkes. Sie bilden lediglich Rah-
menbedingungen für die Entfaltung von Emanzipationsbewegungen,
die eine neue Qualität von Sinnlichkeit und Ästhetik, Hedonismus und
Erotik – die triebenergetische Dimension von Befreiung – verkörpern.

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 20



Diese neuartigen, postmaterialistisch geprägten Strömungen be-
griff er freilich nicht als eigenständige Subjekte gesellschaftlicher Ver-
änderung, sondern als Fermente, als Katalysatoren; er bezeichnete sie
als ›Katalyst-Gruppen‹. Marcuse war Vordenker, Kommentator und
Kritiker nicht nur der Studenten- und Jugendbewegung, sondern, was
inzwischen zumeist vergessen wird, auch der Frauenbewegung. 

Schon im März 1974 gab er in einem Vortrag, den er am »Center
for Research on Women« an der Universität von Stanford in Kalifor-
nien hielt, zu erkennen, daß er das ›Women’s Liberation Movement‹
für die vielleicht wichtigste und radikalste politische Bewegung der
damaligen Zeit hielt. »In der patriarchalischen Zivilisation«, so analy-
sierte Marcuse das historische Joch, das sich in Sozialisations- und
Kulturationsformen niedergeschlagen hat, »wurden und werden die
Frauen einer spezifischen Repression unterworfen, ihre geistige und
physische Entwicklung wurde und wird in eine spezifische Richtung
gelenkt. Aus diesem Grund ist eine eigenständige Frauenbewegung
nicht nur gerechtfertigt, sondern notwendig. Aber gerade die Zielset-
zungen dieser Bewegung implizieren so radikale Veränderungen
sowohl der materiellen als auch der intellektuellen Kultur, daß sie nur
durch Veränderung des gesamten Gesellschaftssystems erreicht wer-
den können. Über und durch ihre eigene Dynamik ist die Frauenbewe-
gung mit dem politischen Kampf um die Revolutionierung der beste-
henden Lebensverhältnisse und menschlichen Verkehrsformen, für
die Freiheit von Frauen u n d Männern verbunden.«11 Marcuse mach-
te deutlich, daß es nicht einfach nur um Gleichberechtigung gehen
könne; denn diese würde in letzter Konsequenz auf eine Anpassung an
und eine Integration in die männlich geprägte Gesellschaft hinauslau-
fen. Was er jedoch ebenfalls nicht propagieren wollte, das war eine
umstandslose Ersetzung des Patriarchats durch ein Matriarchat: »Eine
Gesellschaft, … in der die Frau dominiert, eine Art Matriarchat als
geschichtliche Nachfolge des Patriarchats wäre noch nicht per se eine
bessere und gerechtere Gesellschaft. Erst und nur dann, wenn die
weiblichen Qualitäten, die wirklich antithetisch zu Unterdrückung
und Aggression stehen, durch die Emanzipation der Frau zu gesell-
schaftlichen Qualitäten werden (bestimmend in der Gesellschaft als
ganzer), wäre das Patriarchat tatsächlich überwunden.«12 Was Marcu-
se vor allem propagierte, das war die Überwindung der Antithese
»maskulin -feminin« durch eine Synthese im, wie er freilich selbst ein-

21

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 21



gestand, auch von mythologischen Zügen geprägten Konzept des
Androgynismus. Dabei bestritt er allerdings, daß die natürlichen
Geschlechtsunterschiede darin völlig verschmelzen und sich als sol-
che auflösen würden.

Auf dem Höhepunkt der von Marcuse so enthusiastisch begrüßten
Frauenbewegung gab es eine andere aus der Studentenbewegung ent-
standene Strömung, die ihn mit den Schattenseiten der 68er-Revolte
konfrontierte – die ›Rote Armee Fraktion‹ (RAF). Obwohl es seitens
der christdemokratisch-konservativen Kräfte nicht an Stimmen fehlte,
die Marcuse als den angeblichen geistigen Vater des Terrorismus an
den Pranger stellen wollten, so konnte er von Anfang an darauf verwei-
sen, daß das von ihm für unterdrückte Minderheiten beanspruchte
›Naturrecht auf Widerstand‹ in keiner Weise als Rechtfertigung von
Terroraktionen zu mißverstehen sei. Im Sommer 1972 verurteilte Mar-
cuse in einem Interview die Bombenanschläge der RAF mit den Wor-
ten: »So etwas ist objektiv konterrevolutionär. … Der Terror von klei-
nen Gruppen hat noch nie die Sache der Revolution gefördert.«13

Ganz ähnlich äußerte er sich im April 1975 nach dem Überfall eines
RAF-Kommandos auf die Deutsche Botschaft in Stockholm und wäh-
rend der Schleyer-Entführung im Herbst 1977.

Marcuses persönliche wie politische Integrität stand dabei außer
Zweifel. Dies galt auch für seine Beziehungen zu Protagonisten der
Studentenbewegung wie Rudi Dutschke. Als er nach dem auf ihn im
April 1968 verübten Attentat lebensgefährlich verletzt in einer Klinik
lag, war Marcuse einer derjenigen, die ihn dort besuchten. Solidarität
und Treue, nicht zuletzt gegenüber Freunden, Schülern und Wegge-
fährten, waren für ihn unverzichtbar. Die von 1967 bis 1979 reichen-
de Korrespondenz zwischen Dutschke und Marcuse zeigt überdies, in
welch hohem Maße zwischen ihnen Einigkeit bestand in der Abwehr
aller sektenförmigen Organisationen, die aus der Konkursmasse der
Studentenbewegung entstanden waren und von denen die RAF nur die
gewaltbereiteste Kadergruppe darstellte. 

Ein anderer Testfall war die Verfolgung seiner amerikanischen
Schülerin Angela Davis, die in Verdacht geraten war, Waffen für den
mißglückten Versuch, einen vor Gericht gestellten Anhänger der
Black-Power-Bewegung zu befreien, besorgt zu haben. Als sie vom FBI
gesucht und nach kurzer Fahndung gestellt wurde, zögerte Marcuse
keinen Augenblick, sich hinter die schwarze Bürgerrechtlerin zu stellen

22

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 22



und ihre Freilassung zu fordern. Und als im Juni 1972 in Frankfurt, wo
Angela Davis auf Empfehlung Marcuses zwei Jahre studiert hatte, ein
Solidaritätskongreß veranstaltet wurde, hielt er vor Tausenden von
Zuhörern den Hauptredebeitrag für seine nur wenige Tage darauf von
einem kalifornischen Gericht freigesprochene Ex-Studentin.14

In seiner letzten Rede, die er bei den Frankfurter Römerbergge-
sprächen im Mai 1979 hielt und die zunächst unter dem Titel »Fort-
schritt und Innerlichkeit« angekündigt war und später unter der Über-
schrift »Die Revolte der Lebenstriebe« veröffentlicht wurde, faßte er
noch einmal die zentralen Motive seines Denkens zusammen. Er ging
von der unauflösbaren Einheit von Destruktivität und Produktivität in
der Entwicklung der kapitalistischen Produktivkräfte aus, die im Rah-
men des bestehenden Systems irreversibel sei. Eine Negation des bloß
quantitativen Fortschrittsprinzips kündige sich nicht mehr primär in
der polit-ökonomischen Basis an, sondern in einer allmählichen »Des-
integration der Normen«, einer weitreichenden kulturellen Revoluti-
on. »Das ist ein Protest«, so definierte er diese neue Form der Opposi-
tion, »aus allen Klassen der Gesellschaft, motiviert von einer tiefen
körperlichen und geistigen Unfähigkeit mitzumachen und dem Willen,
das zu retten, was noch an Menschlichkeit, Freude, Selbstbestimmung
zu retten ist. Revolte der Lebenstriebe gegen den gesellschaftlich orga-
nisierten Todestrieb.«15 Wenngleich er den politischen Charakter der
soziokulturell charakterisierten Gegenbewegungen wegen ihrer unge-
brochen starken Tendenzen zur Innerlichkeit als ambivalent bezeich-
nete, so gab er ihnen dennoch den Vorzug gegenüber den traditionel-
len linken Organisationen und Gewerkschaften, die immer noch
ungebrochen an der Reproduktion eines destruktiven Fortschritts fest-
hielten. Repräsentiert seien die noch frühreifen Kräfte eines qualitati-
ven Fortschritts in der Frauen-, Studenten- und Ökologiebewegung. 

Zum Abschluß seiner Ansprache, die seine letzte überhaupt sein
sollte, thematisierte Marcuse das Trauma, das ihn bei seinen Deutsch-
land-Besuchen am stärksten beschäftigte: »Ich glaube, … es gibt ein
Kriterium, an dem sich zeigt, wie sich heute authentische von nicht-
authentischer Innerlichkeit unterscheidet. Nämlich: jede Verinnerli-
chung, jede veröffentlichte Erinnerung, die nicht die Erinnerung an
Auschwitz festhält, die von Auschwitz als belanglos desavouiert wird,
ist Flucht und Ausflucht; und ein Begriff des Fortschritts, der nicht eine
Welt begreift, in der Auschwitz immer noch möglich ist, ist in schlech-

23

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 23



tem Sinne abstrakt.«16 Hier blitzte noch einmal auf, was im Zentrum
seines system- und fortschrittskritischen Denkens stand – das Einge-
denken des Holocausts. 

Nach Marcuses Tod im Juli 1979 traf sich in Frankfurt eine Grup-
pe von Schülern, darunter auch Daniel Cohn-Bendit, die Überlegun-
gen anstellte, in welcher Form Herbert Marcuses angemessen gedacht
werden könne und die schließlich die Absicht verfolgte, einen ›Her-
bert-Marcuse-Gedenkkongreß‹ zu veranstalten. Einzelheiten wurden
bei einem Treffen mit Rudi Dutschke im Dezember ausgemacht. Der
überraschende Tod Dutschkes am 24. Dezember in Aarhus führte
dann zu einem vorzeitigen Abbruch des Unternehmens, das vielleicht
die Gelegenheit hätte wahrnehmen können, die seinerzeit in Entste-
hung begriffene und unter dem Schlagwort ›No future‹ bekannt
gewordene Jugendrevolte mit dem Denken Marcuses zu konfrontie-
ren.17

Statt dessen machten sich allenthalben Stimmen bemerkbar, die
einen Abgesang intonierten. So wie Marcuse, auf dem Höhepunkt der
Revolte zur Vaterfigur stilisiert, geradezu in den Himmel gehoben wur-
de, so ist er anschließend herabgesetzt worden.18 Weil er sich nicht
gescheut hat, sich öffentlich mit dem Aufbruch von 1967/68 zu solida-
risieren, ist im nachhinein sein ganzes Werk mit dem Niedergang der
Emanzipationsbewegungen identifiziert worden. Es gehört ohne
Übertreibung zu den bittersten Ironien, daß das Denken eines Mannes,
der sich nicht nur auf die Bewegungen eingelassen, sondern ihnen vor-
weggedacht und sie reflektierend begleitet hat, heute entwertet, ver-
zerrt und so gut wie vergessen ist, bestenfalls noch den Status einer
flüchtigen Reminiszenz einnimmt. Die Tatsache, daß er aus dem aka-
demischen Bereich ausscherte und sich mit den Bewegungen solida-
risierte, so scheint es jedenfalls, ist ihm nie verziehen worden.

Anmerkungen

1 Herbert Marcuse, Repressive Toleranz, in: Robert Paul Wolff/Barrington Moore/Her-

bert Marcuse, Kritik der reinen Toleranz, Frankfurt am Main 1965, S. 127f.

2 Herbert Marcuse, Die Analyse eines Exempels (Hauptreferat), in: neue kritik, 7. Jg., Nr.

36/37, Juni/August 1966, S. 35. 

3 Ebenda, S. 35f.

24

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 24



4 Ebenda, S. 37.

5 Ebenda, S. 38.

6 Herbert Marcuse, Der eindimensionale Mensch - Studien zur Ideologie der fortge-

schrittenen Industriegesellschaft, Neuwied/West-Berlin 1967, S. 267.

7 Ebenda, S. 268

8 Horst Kurnitzky /Hansmartin Kuhn (Hg.), Das Ende der Utopie. Herbert Marcuse dis-

kutiert mit Studenten und Professoren Westberlins an der Freien Universität Berlin

über die Möglichkeiten und Chancen einer politischen Opposition in den Metropolen

in Zusammenhang mit den Befreiungsbewegungen in den Ländern der Dritten Welt,

West-Berlin 1967, S. 14.

9 Ebenda.

10 »Angesichts der totalitären Züge dieser Gesellschaft läßt sich der traditionelle Begriff

der Neutralität  der Technik nicht mehr aufrechterhalten. Technik als solche kann

nicht von dem Gebrauch abgelöst werden, der von ihr gemacht wird.« Herbert Marcu-

se, Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideologie der fortgeschrittenen Indu-

striegesellschaft, Neuwied / West- Berlin 1967, S. 18.

11 Herbert Marcuse, Marxismus und Feminismus, in: ders., Zeit-Messungen, Frankfurt

am Main 1975, S. 10.

12 Ebenda, S. 16f.

13 »Dieser Terror ist konterrevolutionär« – Interview mit Herbert Marcuse, in: Konkret vom

15. Juni 1972, Nr. 13, S. 15.

14 Vgl. Angela Davis Solidaritätskomitee (Hg.), Am Beispiel Angela Davis – Der Kongreß

in Frankfurt. Reden, Referate, Diskussionsprotokolle, Frankfurt am Main 1972.

15 Herbert Marcuse, Die Revolte der Lebenstriebe, in: Psychologie heute, 6. Jg., Heft 9,

September 1979, S. 41. 

16 Ebd. 

17 Als Folge- und Ersatzprodukte der Vorbereitungen für diesen Herbert-Marcuse-

Gedenkkongreß  sind drei Buchpublikationen erschienen: Herbert Marcuse, Das

Ende der Utopie. Vorträge und Diskussionen in Berlin 1967, Frankfurt am Main 1980;

Detlev Claussen (Hg.), Spuren der Befreiung – Herbert Marcuse. Ein Materialienbuch

zur Einführung in sein politisches Denken, Darmstadt/ Neuwied 1981; Hauke Brunk-

horst/Gertrud Koch, Herbert Marcuse zur Einführung, Hamburg 1987.

18 Am drastischsten fiel wohl das Urteil eines Hitler-Biographen aus, der ihn in einem

Nachruf als Konventikel-Denker  verhöhnte: Joachim Fest, Widersprüche und Wahr-

heiten, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 4. August 1979.

25

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 25



Abbildungen

26

Herbert Marcuse während eines Interviews in San Diego, etwa 1972.

Rechte Seite: Widmung von Rudi Dutschke an Herbert Marcuse. Das Buch mit

der Widmung stammt aus Marcuses Bibliothek und befindet sich in der Stadt-

und Universitätsbibliothek Frankfurt/Main.

Marcuse4 Umbr  23.05.2004  19:27 Uhr  Seite 26


