


Andreas Knahl, Jan Müller, Michael Städtler u. a.

Mit und gegen Hegel





Andreas Knahl, Jan Müller, 
Michael Städtler u. a.

Mit und gegen Hegel

Von der Gegenstandslosigkeit 

der absoluten Reflexion 

zur Begriffslosigkeit der Gegenwart

Herausgegeben vom

GESELLSCHAFTSWISSENSCHAFTLICHEN INSTITUT 

HANNOVER,

in Zusammenarbeit mit dem

ISTITUTO ITALIANO PER GLI STUDI FILOSOFICI, 

Neapel



Zweite Auflage 2011

© 2000 zu Klampen Verlag · Springe

www.zuklampen.de · info@zuklampen.de

Titelgestaltung: Groothuis, Lohfert, Consorten · Hamburg

Satz: thielenVERLAGSBUERO, Hannover

Konvertierung: Konvertierung Koch, Neff & Volckmar GmbH,

KN digital – die digitale Verlagsauslieferung, Stuttgart

ISBN 978-3-86674-133-1

Das Werk ist in allen seinen Teilen urheberrechtlich geschützt. Jede

Verwertung ist ohne Zustimmung des Verlags unzulässig.

Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, 

Mikroverfilmungen und die Einspeicherung in und Verarbeitung 

durch elektronische Systeme.

Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische

Daten sind im Internet über ‹http://dnb.d-nb.de› abrufbar.

Unter Mitarbeit von:
Christin Baden, Maxi Berger, Janine Doerry, Ralf Hellberg,

Andreas Knahl, Heide Lutosch, Dirk Meyfeld,
Anneke Meyer, Jan Müller, Jan Senftleben, Michael Städtler

Redaktion: Andreas Knahl, Jan Müller, Michael Städtler



Inhalt

Vorwort zur zweiten Auflage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Jan Müller
»Das Nichtseyn des Endlichen ist das Seyn des Absoluten«
Der Preis der Voraussetzungslosigkeit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 8

Antonio Moretto
Das Maß: Die Problematik des Übergangs vom Sein 
zum Wesen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32

Ulrich Ruschig
»Absolute Indifferenz« – materialloses Material 
auf dem Weg zur »absoluten Negation« . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59

Andreas Knahl
Die Steine schreien nicht selbst
Notiz zum Fürsichsein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77

Frank Kuhne
»Bloss der Hegel’sche ›Begriff‹ bringt es fertig, sich ohne 
äussern Stoff zu objektiviren«
Anmerkungen zu Identität, Unterschied, Verschiedenheit . . . 82

Michael Städtler
Widerspruch
Über Geschichte, Systematik und Verfall der Reflexion 
und ihrer Bestimmungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103

Günther Mensching
Von der Tautologie zum realen Grund
Reflexionen zu Hegels Metaphysik der absoluten
Produktivität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142

5



Bernd Hellmich
Der Zweck der Zirkularität
Der 2. Hauptsatz der Thermodynamik im Reich 
der Naturnotwendigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164

Heide Homann
Zweckmäßigkeit bei Kant und bei Hegel . . . . . . . . . . . . . . . . 178

Peter Bulthaup
Zweckmäßigkeit, absoluter Zweck, Begriff
Kritik der Hegelschen Deduktion des Begriffs . . . . . . . . . . . . 184

Hans Georg Bensch
Von der Erkenntnis der Erkenntnis bei Platon und Hegel. . . 190

Renate Wahsner
›Das Bedürfnis einer Umgestaltung der Logik . . . . . . . . . . . . . . . . 
ist längst gefühlt‹ 
Hegels Anliegen und der Mißbrauch einer 
dialektischen Methode . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205

Andreas Arndt
Methoden-Reflexionen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 236

Die Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 248

6



7

»Stellt die Hegelsche Lehre von der Dialektik den unerreichten
Versuch dar, mit philosophischen Mitteln dem diesen heteroge-
nen gewachsen sich zu zeigen, so ist Rechenschaft vom fälligen
Verhältnis zur Dialektik zu geben, wofern sein Versuch scheiter-
te.« (Adorno, Negative Dialektik)

Die Einsicht, daß Philosophie ohne kritische Auseinanderset-
zung mit ihrer begrifflich avancierten Form, dem System Hegels,
nach diesem nicht mehr möglich ist, ist in den aktuellen Gestalten
der Philosophie der kritiklosen Aufgabe des jener Einsicht noch
immanenten Anspruchs auf Erkennbarkeit des Vorhandenen ge-
wichen. Während der Schein der Kontinuität durch eine philolo-
gisch und motivgeschichtlich ausgerichtete Hegel-Forschung ge-
wahrt bleibt, dient die Brüchigkeit des absoluten Idealismus doch
vielfach zum Vorwand, sich der Anstrengung des Begriffs zu ent-
ledigen. Eine andere Rezeption bieten analytische, pragmatisti-
sche und strukturalistische Richtungen, die in der Überzeugung,
das Erbe Hegels antreten zu können, diesen freilich gleich zwei-
fach zum toten Hund erklären: einmal indem sie ihn als Erblasser
betrachten und einmal indem sie über das Erbe in ihrem eigenen
Sinn verfügen. 

Dadurch, daß die herrschenden Strömungen ihre eigene Tradi-
tion ignorieren oder sie bis zur Unkenntlichkeit adaptieren, fallen
aktueller und avancierter Stand der philosophischen Wissenschaft
auseinander. Gegen den Zerfall kann sie die Einheit ihres Selbst-
bewußtseins nur in der Reflexion auf diese Diskrepanz begründen
und steht vor der Aufgabe, mit Hegel und gegen ihn ihre Gegen-
stände zu durchdringen. Erst dies ermöglicht eine Kritik auch der
Gegenwartsphilosophie, die nicht mit dieser hinter den einmal er-
reichten Stand des Geistes zurückfällt. Insofern sind die in diesem
Band gesammelten Aufsätze ›aktuell‹.

Dieses Buch ist in Zusammenarbeit mit dem ISTITUTO ITA -
LIANO PER GLI STUDI FILOSOFICI, Neapel, entstanden, dem
wir für die freundliche Unterstützung danken.

Gesellschaftswissenschaftliches Institut Hannover, 2011

Vorwort zur zweiten Auflage



8 

 
 

Jan Müller 
 

»Das Nichtseyn des Endlichen ist das Seyn 
des Absoluten«1 

 
Der Preis der Voraussetzungslosigkeit 

 
 
Es ist weitgehend Konsens, den Idealismus als eine überholte 
Gestalt der Philosophie zu behandeln, der zwar ideengeschicht-
lich, nicht jedoch in Bezug auf ihren wissenschaftlichen Gehalt 
noch Bedeutung beizumessen sei. Im Gegenteil, der emphati-
sche Anspruch, sich der Objektivität der Vernunft in theoreti-
scher und praktischer Hinsicht zu vergewissern, um die Welt 
dem Wesen des Menschen gemäß zu gestalten, sich auf den 
Kopf, d. i. auf den Gedanken zu stellen, wird als hybrid emp-
funden und abgelehnt zugunsten einer intellektuellen Selbstbe-
schränkung, die in regelmäßig aktualisierten Varianten das 
vermeintliche Abprallen der Vernunft von ihren Gegenständen 
beschreibt. Philosophie zerfällt in ihre eigene Geschichtsschrei-
bung und gegenstandslose Methodik, die derart unbekümmert 
um die Realität ist, daß sie die Möglichkeit der Objektivität jeg-
lichen Urteilens in Frage stellt, während Physiker unbekümmert 
um diese Skepsis in staatlich finanzierten Forschungsprogram-
men die Technik der Navigation mittelst Satelliten verbessern. 

Gegen die abstrakte Negation des Anspruchs ihrer Tradition, 
mit der die Philosophie sich zugleich weitgehend ihres Gegen-
standes entledigt hat, ist Hegels Forderung auch in bezug auf 
seine Theorie an- und durchzuführen: »Man versteht keine Phi-
losophie, wenn man sie bloß widerlegt; man muß auch das 
Wahre darin erkannt haben.«2  
 
 

 
1  Hegel, G. W. F., Wissenschaft der Logik, Die Lehre vom Wesen, in: ders., Gesam-
melte Werke, Bd. 11, Hamburg 1978, S. 290. 
2  Hegel, G. W. F., Einleitung in die Geschichte der Philosophie, in: ders., Ausgewähl-
te Nachschriften und Manuskripte, Bd. 6, Hamburg 1994, S. 292. 



9 

1. Die Notwendigkeit der Voraussetzungslosigkeit 
 

Keine gelehrte Kunst kann es nicht sein. Sie 
muß nicht von Gegenständen und Kenntnissen 
abhängen, die erworben werden müssen – von 
einer Quantität der Erfahrung – sonst wäre jede 
Wissenschaft Filosofie. Wenn also jene Wissen-
schaften sind, so ist sie keine. (Novalis)1 

 
Kant ist bemüht, die Objektivität der Wissenschaften gegen die 
skeptischen Einwände der Empiristen, insbesondere Humes, zu 
begründen. Dieser stellte die Objektivität von Verstandesbegrif-
fen als Residuum unbegründeter, theologisch motivierter Dog-
matik in Frage und kritisierte sie als Projektion der den Vers-
tandesbegriffen immanenten Allgemeinheit in die Natur, die die 
Gleichmäßigkeit einer begrenzten Anzahl von Erfahrungen un-
zulässig in notwendige und allgemeine Urteile verwandle. Kant 
erkennt, daß mit dieser Zurückweisung der Objektivität der 
Verstandesbegriffe alle Wissenschaften in Frage gestellt werden. 
In dem Versuch, deren Möglichkeit ohne Rückfall hinter den 
skeptischen Einwand zu begründen, bestimmt er die konstituti-
ve Funktion der Kategorien für die Möglichkeit der Erfahrung, 
welche ohne kategoriale Ordnung in einheitsloses Chaos zerfie-
le und schließt, daß »[d]ie Bedingungen a priori einer mögli-
chen Erfahrung überhaupt [...] zugleich Bedingungen der Mög-
lichkeit der Gegenstände der Erfahrung«2 seien. Als Projektio-
nen des einheitsstiftenden Verstandes kämen sie den Dingen 
jedoch nur zu, insofern sie den Menschen erschienen. In der 
Kantischen Differenz von kategorial geordneten Erscheinungen 
und dem unbekannten Grund der Erscheinungen, dem Ding an 
sich, erhält sich der empiristische Einwand.  

Zwischen den Kategorien und den einzelwissenschaftlichen 
Systemen klafft zudem ein Hiatus. Während die Mathematik 
nach Kant nicht auf kontingente Erfahrung verwiesen ist, son-
dern ausschließlich auf die reinen Formen der Anschauung, 
wird der Hiatus in der Begründung der Physik zum Problem, da 
deren System nicht ohne die Anschauung solcher von Natur 
aus einigermaßen isolierter Zusammenhänge wie des Sonnen- 
 
1  Novalis, Philosophische Studien 1795/96 (Fichte-Studien), in: ders., Werke in 2 
Bänden, Bd. 2, München/Wien 1978, S. 17. 
2  Kant, I., Kritik der reinen Vernunft, hrsg. v. R. Schmidt, Hamburg 1990, A 111. 



10 

systems bzw. nicht ohne die experimentelle Präparation be-
stimmbarer Zusammenhänge entwickelt werden konnte. Das 
Problem erscheint innerhalb der Kantischen Theorie insbeson-
dere als das der Beurteilung der transzendentalen Ideen, den 
besonderen Formen der Idee einer Einheit der Verstandeser-
kenntnisse, eines Systems des Wissens.1 Kant bezeichnet sie als 
nur unbestimmte Forderung einer Einheit, da die der Einheit 
der Vernunft entsprechende Idee für sich leer, bezogen auf die 
Urteile des Verstandes hingegen immer schon die Einheit eines 
vorausgesetzten Vielen ist, so daß die Form der Vermittlung, 
das jeweilige System, nicht a priori vorzugeben ist. »Was bei 
diesen Prinzipien merkwürdig ist, [...] ist dieses: daß sie trans-
zendental zu sein scheinen, und, ob sie gleich bloße Ideen zur 
Befolgung des empirischen Gebrauchs der Vernunft enthalten, 
[...] sie gleichwohl, als synthetische Sätze a priori, objektive, 
aber unbestimmte Gültigkeit haben, und zur Regel möglicher 
Erfahrung dienen, [...] ohne daß man doch eine transzendentale 
Deduktion derselben zustande bringen kann [...]«.2 Kant ver-
sucht, die ›Merkwürdigkeit‹ zu lösen, indem er die Idee der sy-
stematischen Einheit der Verstandeserkenntnisse als nur sub-
jektive Maxime bestimmt. Die Ausrichtung der Verstandeser-
kenntnisse auf diese Idee habe ausschließlich eine die 
Erkenntnisse ordnende Funktion, die deren notwendige Einheit 
gewährleiste, ohne daß diese als objektive Einheit gedacht wer-
den müsse. So ist der Begriff der Gravitation, da er als Resultat 
des Schlusses auf die Ursache der Gesetze der Bewegung der 
Planeten die Einheit der Verstandeserkenntnisse bildet, nach 
Kant Resultat des regulativen Gebrauchs der Ideen und kann 
daher selbst nur regulative Geltung haben.3  

Der ausschließlich regulative Gebrauch der tranzendentalen 
Ideen wird jedoch nicht eingehalten. Mit dem Schluß auf die 
vormals unbekannte Ursache der Gesetze der Bewegungen der 
Planeten wird die Trennung von Erscheinungen und Ding an 
sich durchbrochen und die ausschließlich regulative Bedeutung 
des erschlossenen Begriffs problematisch. So gehen spekulative 
Begriffe, wie der der Gravitation, ein in weitere Schlüsse der 

 
1  Vgl. etwa a. a. O., B 673. 
2  A. a. O., B 691. 
3  Vgl. a. a. O., B. 690 ff. 



11 

Einzelwissenschaft. In ihnen wird die dem Begriff immanente 
bestimmte Einheit, die nur ordnende Funktion haben sollte, als 
objektive Einheit vorausgesetzt. Der Begriff, der für die reine 
Vernunft nur regulativ sein kann, bekommt damit aber inner-
halb der Physik konstitutive Funktion. Dem korrespondiert die 
Anwendung von Resultaten der Einzelwissenschaften, die, in 
Technologie transformiert, eine erweiterte Veränderung der Na-
tur ermöglichen.1 Zunächst nur regulative Begriffe werden zur 
Voraussetzung für eine erst auf ihrer Grundlage mögliche ziel-
gerichtete Veränderung der Welt. Indem sie praktisch werden, 
können sie nicht nur regulativ sein.2  

Hegel begreift die Aporien der Kantischen Theorie als avan-
cierten Ausdruck eines grundlegenden Problems. Indem die 
philosophische Spekulation die Wahrheit bestimmter Erkennt-
nis voraussetzt, um deren Bedingungen zu erschließen, bleibt 
sie an diese selbst nicht als notwendig erwiesene Voraussetzung 
gebunden. Sie erschließt zwar deren Bedingungen, begründet 
jedoch nicht die notwendige Einheit von Denken und Gegen-
stand in bestimmter Erkenntnis. Diese Lücke bildet die Grund-
lage skeptischer Einwände, auf die Kant zu antworten suchte.3 
Hegels Intention ist daher, die Kantischen Aporien wie auch die 
Bedingtheit der ›1. Wissenschaft‹ in einem für sich notwendi-
gen System der Bestimmungen der Vernunft zu überwinden, 
welches nicht nur die Kompatibilität der in Reflexion auf ande-

 
1  So konnten nicht nur gemäß der Gesetze, die die Bewegungen der Planeten des 
Sonnensystems beschreiben, künstliche Satelliten auf Erdumlaufbahnen plaziert wer-
den. Aufgrund der Abweichungen insbesondere erdnaher Satelliten von ihrer idealen 
Flugbahn wurden nicht etwa die Gesetze der Gravitation in Zweifel gezogen, sondern 
es konnte, abgesehen von der Einwirkung entfernterer Himmelskörper und der Ab-
weichung der Form der Erde von einer idealen Kugelgestalt, die nicht homogene Mas-
senverteilung des Erdkörpers näher bestimmt werden. Diese Ergebnisse ermöglichten 
wiederum eine Einschätzung der zu erwartenden Störungen der Bahn und damit der 
erforderlichen, durch einen eigenen Antrieb ermöglichten Bahnkorrektur von Satelli-
ten. 
2  Dieses Argument hat Peter Bulthaup an verschiedenen Modellen ausgeführt. Unter 
anderem in: Genesis und Funktion des Trägheitsbegriffs, in: ders., Das Gesetz der Be-
freiung, Lüneburg 1998, S. 176 ff. sowie in: Zur gesellschaftlichen Funktion der Na-
turwissenschaften, Lüneburg 1996, S. 71 ff. 
3  Entsprechend kritisiert Hegel die Kantischen Bestimmungen als unzureichend: 
»[E]s bleibt ausser den objektiven Bestimmungen durch die Kategorieen ein ungeheu-
res empirisches Reich der Sinnlichkeit und Wahrnehmung, eine absolute Aposteriori-
tät, für welche keine Apriorität als nur eine subjektive Maxime der reflektirenden 
Urtheilskraft aufgezeigt ist [...]«. (Hegel, G. W. F., Differenz des Fichte’schen und 
Schelling’schen Systems der Philosophie, in: ders., Gesammelte Werke, Bd. 4, Ham-
burg 1968, S. 6). 



12 

res gewonnenen Bestimmungen untereinander und mit der 
transzendentalen Einheit der Apperzeption erweisen soll, son-
dern aus der Idee der Einheit von Gegenstand und Denken, 
von Wahrheit und Gewißheit selbst abgeleitet ist. Metaphysik 
wird Hegels Anspruch nach zum »System der reinen Ver-
nunft«1, die »in unaufhaltsamem, reinem, von Aussen nichts 
hereinnehmendem Gange«2, »aus sich selbst ihre Bestimmun-
gen«3 darstellt. 
 
 

2. Geschichte des Begriffs 
 

Der Weltgeist läßt sich erst post festum in die 
Karten gucken. (Hegel oder Henscheid)4 

 
Im Widerspruch zur Forderung der Voraussetzungslosigkeit 
steht die von Hegel selbst herausgestellte konstitutive Rolle der 
Erfahrung für die Entwicklung spekulativer Begriffe. Das »Fort-
schreiten der Bildung überhaupt und insbesondere der Wissen-
schaften, selbst der empirischen und sinnlichen«5 habe das Fi-
xieren von Kategorien erzwungen,6 welche erst im nachhinein 
Eingang in die Philosophie fanden.  

Die metaphysische Spekulation, welche sich nach Hegel 
konsequent zuerst in Gestalt der Eleatischen Schule7 darstellt, 
erhebt sich über die jeweils einzelne Beziehung des Denkens 
auf ihm zunächst fremde Gegenstände und bildet die »Idee des 
a l l g e m e i n e n  Wesens dieser Erscheinungen«8. Der Parme-
nideische Begriff des Seins wird konstituiert durch die prinzipi-
ellen Voraussetzungen jeder bestimmten Erkenntnis, die Exi-
 
1 Hegel, G. W. F., Wissenschaft der Logik, Die Lehre vom Seyn, in: ders., Gesammelte 
Werke, Bd. 21, Hamburg 1985, S. 34. 
2  A. a. O., S. 38. 
3  A. a. O., S. 31. 
4  Vgl. Henscheid, E., Sämmtliche Hegel-Anekdoten, in: ders., Wie Max Horkheimer 
einmal sogar Adorno hereinlegte, München 1995, S. 37 und S. 91. 
5  Hegel, G. W. F., Wissenschaft der Logik, Die Lehre vom Seyn, a. a. O., S. 11. 
6  Vgl. a. a. O., S. 11 f. 
7 Vgl. Hegel, G. W. F., Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I, in: ders., 
Sämtliche Werke, hrsg. v. H. Glockner, Bd. 17, Stuttgart 1959, S.296 sowie Encyclo-
pädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, in: ders., Gesammelte Wer-
ke, Bd. 20, Hamburg 1980, § 12. 
8  Hegel, G. W. F., Encyclopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, 
a. a. O., § 12. 



13 

stenz und die Identität ihres Gegenstandes. »Nötig ist zu sagen 
und zu denken, daß nur das Seiende ist; denn Sein ist, ein 
Nichts dagegen ist nicht [...]«.1 In dieser Spekulation findet das 
Denken zunächst seine »Befriedigung«2, denn in ihr scheint 
sein telos, die adaequatio rei et intellectus, erreicht. 

Da Bestimmtheit Negation ist, die das Sein des Nichtseien-
den unterstellt, verdünnt sich gegenüber der spekulativen Ein-
heit, die selbst durch Negation des Negativen gewonnen ist, je-
de Bestimmtheit zum bloßen Schein. Die spekulative Einheit 
von Denken und Sein ist nicht begriffliche Einheit des Vielen, 
sondern leeres Einssein, gegenüber dem alle bestimmten Urteile 
durch den Vorwurf, daß ihnen »Sein und Nichtsein für dasselbe 
gilt«3, ihre Objektivität verlieren. »Es ist ja nichts und wird 
nichts anderes sein außerhalb des Seienden, da es ja die Moira 
daran gebunden hat, ein Ganzes und unbeweglich zu sein. Dar-
um wird alles bloßer Name sein, was die Sterblichen in ihrer 
Sprache festgesetzt haben, überzeugt, es sei wahr: Werden so-
wohl als Vergehen, Sein sowohl als Nichtsein, Verändern des 
Ortes und Wechseln der leuchtenden Farbe.«4 »IST ist«5 wird 
zur einzigen Bestimmung des vernünftigen Gegenstandes des 
Denkens, der in dieser Tautologie unmittelbar eins mit dem 
Denken ist. Die Verschiedenheit der dem Verstand zunächst 
fremden Gegenstände widerspricht der Einheit der Vernunft 
und macht sie ihr gegenüber zu grundsätzlich heteronomen, 
womit der aller Erkenntnis vorauszusetzende Begriff diese zu-
gleich negiert. 

Wenn alle bestimmten Urteile gleichermaßen kontingent 
sind, sind alle Urteile, die wahr scheinen, auch gleichermaßen 
berechtigt: »Aller Dinge Maß ist der Mensch, der seienden, daß 
(wie) sie sind, der nicht seienden, daß (wie) sie nicht sind. – 
Sein ist gleich jemandem Erscheinen.«6 Die Unvereinbarkeit 
von spekulativer Voraussetzung aller Erkenntnis und bestimm-

 
1  Parmenides, nach: Fragmente der Vorsokratiker, hrsg v. W. Kranz, übers. v. H. Diels, 
Bd. 1, Zürich/Hildesheim 1992, Fr. 6. 
2  Hegel, G. W. F., Encyclopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, 
a. a. O., § 12 
3  Parmenides, a. a. O., Fr. 6. 
4  A. a. O., Fr. 7/8. 
5  A. a. O., Fr. 2. 
6  Protagoras, nach: Fragmente der Vorsokratiker, hrsg v. W. Kranz, übers. v. H. Diels, 
Bd. 2, Zürich/Hildesheim 1992, Fr. 1. 



14 

ten Urteilen ist das fundamentum in re der antiken Sophistik, 
denn mit diesem Widerspruch kann virtuos die Vernunft gegen 
sich selbst gewendet werden. »Protagoras behauptet, jeden 
Sachverhalt könne man auf zweierlei Weise erörtern mit glei-
cher Berechtigung sowie die Frage selbst, ob ein jeder Sachver-
halt auf zweierlei Weise erörtert werden kann.«1 In dem Be-
wußtsein, alles und sein Gegenteil begründen zu können, tren-
nen die Sophisten die Einsicht und den sie begleitenden Zwang 
des Arguments und verwerten dessen Schein als suggestive 
Wirkung. Die Diskrepanz von Wahrheit und Gewißheit wird 
zum Argument, nur die Erscheinung der Wahrheit, die Über-
zeugung des empirischen Bewußtseins, welche zur Frage des 
besseren Rhetors wird, noch gelten zu lassen: Eine Rede, die 
»auf viel Publikum genußreich und bekehrend wirkt, [ist] nach 
Regeln der Kunst verfaßt, nicht etwa im Blick auf Wahrheit 
[...]«2. Die Trennung der Redekunst von der einzusehenden Be-
gründung bestimmter Urteile schlägt sich konsequent nieder in 
der theoretischen Bestimmung ihrer Wirkung: Gorgias ver-
gleicht ihr Verhältnis zur »Ordnung der Seele« mit dem »Ar-
rangement von Drogen zur körperlichen Konstitution«3, und 
Platon beschreibt sie als »Teil der Beschwörungskunst«, die 
auch »Schlangen, Spinnen, Skorpione und andere Tiere«4 be-
sänftige.  

Im Widerstreit zu dieser Destruktion des Begriffs der Wahr-
heit steht die in den técnai kristallisierte vorwissenschaftliche 
akkumulierte Erfahrung, die die Bestimmbarkeit ihrer Gegen-
stände voraussetzt. Sie wird in letzter Konsequenz durch die 
Einsicht gestützt, daß Menschen die Orientierung innerhalb der 
Natur und mit ihr die einigermaßen zuverlässige Bestimmbar-
keit der Objekte nur um den Preis ihrer Selbstaufgabe praktisch 
mißachten können. So ändern nach Platon die Schüler der So-
phisten ihre Meinung, wenn sie »in der Nähe mit den Dingen 
zusammentreffen, so daß sie durch unmittelbare Einwirkungen 
gezwungen werden, sich offenkundig in Berührung mit den 

 
1  Seneca, An Lucian, Briefe über Ethik, in: ders., Philosophische Schriften, Bd. 4, 
Darmstadt 1984, Brief 88, 43. 
2  Gorgias, Lobpreis der Helena, in: ders., Reden, Fragmente und Testimonien, Ham-
burg 1989, S. 11. 
3  Ebda. 
4  Platon, Euthydemos, in: ders., Werke, Bd. 2, Darmstadt 1990, 289e f. 


